Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani
Volume 10, Nomor 2 (April 2026)

ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)
https://www.sttintheos.ac.id/e-journal /index.php/dunamis
DOI: 10.30648/dun.v10i2.1912

Submitted: 21 Juli 2025 Accepted: 26 Oktober 2025 Published: 3 Februari 2026

Etika Sosial dalam Imamat 19:18
sebagai Landasan Praksis Sila Kedua Pancasila

Hagai Zefanya Putra”; Merry Kristina Rungkat
Fakultas Teologi Universitas Kristen Satya Wacana
712023203 @student.uksw.ed*

Abstract

This article discusses how the principle of social ethics in Leviticus 19:18 can relate to the hu-
manitarian values contained in the second principle of Pancasila, namely "Just and Civilized
Humanity." This research uses a textual hermeneutic approach with Mahatma Gandhi's social
ethics as its analytical lens. The result of the study showed that the prohibition of revenge and hold-
ing grudges in the heart and the command to love others demonstrate a social ethical structure
rooted in relationships and responsibilities between community members. These values are in
line with the principles of the second principle of Pancasila which emphasizes justice, human
dignity, and social responsibility. Thus, Christians are called to uphold the values of Pancasila
not only in the normative level but also in social practice.

Keywords: discrimination, humanity, justice, social responsibility; Torah

Abstrak

Artikel ini membahas bagaimana prinsip etika sosial dalam Imamat 19:18 dapat dihubungkan
dengan nilai-nilai kemanusiaan yang terkandung dalam sila kedua Pancasila, yaitu “Kemanusia-
an yang Adil dan Beradab.” Penelitian ini menggunakan pendekatan hermeneutik tekstual de-
ngan etika sosial Mahatma Gandhi sebagai lensa analisisnya. Hasil kajian menunjukkan bahwa
larangan membalas dendam dan menyimpan dendam dalam hati serta perintah untuk mengasihi
sesama menunjukkan suatu bangunan etika sosial yang berakar pada relasi dan tanggung jawab
antar anggota komunitas. Nilai-nilai ini sejalan dengan asas sila kedua Pancasila yang menegas-
kan keadilan, martabat manusia, dan tanggung jawab sosial. Dengan demikian, umat Kristiani
dipanggil untuk menegakkan nilai-nilai Pancasila bukan hanya dalam tataran normatif, pun juga
dalam praksis sosial.

Kata Kunci: diskriminasi; keadilan; kemanusiaan; tanggung jawab sosial; Torat

782 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)


https://www.sttintheos.ac.id/e-journal/index.php/dunamis

Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

PENDAHULUAN

Indonesia adalah suatu negara yang
besar, bukan hanya karena faktor geografis
yang strategis dan kekayaan alamnya, tetapi
jura keragaman kepercayaan, budaya, baha-
sa, dan suku bangsa. Pancasila, sebagai da-
sar negara Republik Indonesia, menyatukan
keberadaan masyarakat yang demikian. Un-
tuk itu, Pancasila sebagai ideologi negara ha-
rus menjadi suatu fondasi dan pandangan hid-
up masyarakat Indonesia. Dengan demikian
pada dasarnya, Pancasila menjadi pedoman
bagi warga Indonesia sebagai upaya mening-
katkan kualitas diri khususnya dalam kehi-
dupan sosial. Ini berarti masyarakat diha-
rapkan menjunjung tinggi nilai-nilai Panca-
sila untuk mewujudkan tujuan bersama.

Landasan masyarakat yang adil dan
beradab adalah kehidupan sosial yang har-
monis. Di Indonesia, nilai-nilai ini terdapat
dalam sila kedua Pancasila, “Kemanusiaan
yang Adil dan Beradab,” yang menegaskan
pentingnya penghormatan pada nilai kema-
nusiaan dan keadilan sosial. Prinsip ini me-
nuntut agar setiap individu dan kelompok
masyarakat hidup dalam semangat keseta-
raan, toleransi, dan empati terhadap sesama.
Sikap kemanusiaan dan keadilan memiliki

keterkaitan erat dengan Pancasila sebagai

' SETARA Institute, “Rilis Data Kondisi Kebebasan
Beragama Berkeyakinan (KBB) 2023 Dari Stagnasi
Menuju Stagnasi Baru” Last modifed August 21,2024,

nilai dasar, instrumental, dan praksis. Na-
mun, agaknya Pancasila mulai kehilangan
statusnya sebagai landasan negara Indonesia
dan falsafah yang seharusnya dipertahan-
kan. Cara masyarakat dalam berperilaku yang
mulai menyimpang dari nilai-nilai Pancasi-
la mencerminkan hal ini. Berbagai persoa-
lan sosial seperti salah satunya kasus into-
leransi menjadi penghambat dalam mewu-
judkan masyarakat yang sesuai dengan cita-
cita Pancasila.

Data menunjukkan bahwa konflik
berbasis sosial masih sering terjadi. Menu-
rut laporan Setara Institute tahun 2023, ter-
dapat 217 peristiwa dengan 329 kasus into-
leransi dan pelanggaran kebebasan beraga-
ma di Indonesia, meningkat dari tahun sebe-
lumnya.! Dari data ini dapat dilihat bahwa
konflik sosial yang berdasar agama atau et-
nis ini menjadi persoalan yang serius di In-
donesia. Kondisi yang demikian menunjuk-
kan adanya kesenjangan antara nilai-nilai
ideal dalam Pancasila dengan penerapannya
dalam kehidupan sehari-hari. Dari sinilah
pentingnya prinsip kasih kepada sesama se-
bagai dasar moral untuk membangun kema-
nusiaan.

Imamat 19:18, “Janganlah engkau

menuntut balas, dan janganlah menaruh den-

diakses November 24, 2024, https://setara-institute.
org/rilis-data-kondisi-kebebasan-beragama-dan-
berkeyakinan-2023/

783 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

dam terhadap orang-orang sebangsamu, me-
lainkan kasihilah sesamamu manusia seper-
ti dirimu sendiri; Akulah Tuhan,” menga-
jarkan bahwa mengasihi Allah juga berarti
mengasihi sesama. Melalui ayat ini juga di-
tegaskan tentang pentingnya etika dalam ke-
hidupan bersama, terutama dalam memba-
ngun relasi sosial yang sehat.? Secara khu-
sus memang Kitab Imamat bertemakan ten-
tang kekudusan bangsa Israel.’> Dalam kon-
teks ini, konsep kekudusan memiliki hubu-
ngan erat dengan tindakan sosial untuk me-
ngasihi sesama sebagai bentuk keramahan
terhadap orang lain. Sehingga, prinsip kasih
ini dapat menjadi kritik terhadap praktik so-
sial yang masih diwarnai oleh sikap intole-
ransi, diskriminasi dan mulai hilangnya em-
pati kemanusiaan. Dengan demikian, nilai
kasih dalam teks ini memberikan arah pem-
baruan bagi penerapan etika sosial dan pe-
nguatan nilai kemanusiaan dalam Sila Ke-
dua Pancasila.

Beberapa penelitian terkait telah di-
lakukan. Hendrik L. Bosman dengan mem-

bahas pendefinisian ulang etika kekudusan

2 Timotius Sukarna, Delpi Novianti, and Terifena
Julien Lontoh, “Kajian Teologis Hukum Kasih
Berdasarkan Markus 12:31 Relevansinya Dengan
Falsafah Sunda Silih Asih, Silih Asah, Silih Asuh
Dan Implementasinya Bagi Toleransi Beragama,”
JURNAL KADESI 6, no. 1 (April 2, 2023): 22-45,
https://doi.org/10.54765/EJURNALKADESI. V6I1.73.

3 Andreas Hauw, “Teks, Konteks Dan Hermeneutika
Imamat 18:22 Dan 20:13,” SOLA GRATIA: Jurnal
Teologi Biblika Dan Praktika 17, no. 9 (March 30,
2015): 1-38, https://doi.org/10.47596/SG.V1719.145.

dalam Imamat 19, mengatakan bahwa ke-
kudusan tidak hanya didapatkan pada ritual
saja, tetapi kekudusan juga merupakan peri-
laku etis terhadap sesama, termasuk orang
asing yang tinggal di antara umat Israel.
Mengasihi sesama dan orang asing melibat-
kan tindakan khusus yang membuka ruang-
ruang dan relasi-relasi yang baru dan trans-
formatif di seluruh aspek kehidupan sosial.*
Atar Livneh, yang fokus utamanya adalah
membahas penafsiran Imamat 19:17-18, me-
ngungkapkan bahwa dalam Kitab Yobel,
menafsirkan Imamat 19:17-18 sebagai fon-
dasi relasi sosial dalam komunitas Yahudi.
Sementara itu Iga Ghufrani Juniarti, dkk.,
fokus pada bagaimana pengaruh globalisasi
terhadap rasa nasionalisme, yang kemudian
mendorong pentingnya pengimplementasi-
an nilai-nilai kemanusiaan yang adil dan ber-
adab untuk keberlangsungan kehidupan ber-
bangsa.’ Anissa Cipta Ramadani dkk., men-
jelaskan penerapan nilai-nilai dasar Panca-
sila, khususnya sila kedua, dalam kehidu-
pan bermasyarakat. Lebih lanjut dalam arti-

kel ini ditekankan pentingnya menjunjung

* Hendrik L. Bosman, “Loving the Neighbour and
the Resident Alien in Leviticus 19 as Ethical
Redefinition of Holiness,” Old Testament Essays 31,
no. 3 (2018): 571-90, https://doi.org/10.17159/
2312-3621/2018/V31N3A10.

3 Iga Ghufrani Juniarti, Yayang Furi Furnamasari,
and Dinie Anggraeni Dewi, “Implementasi Nilai-
Nilai Yang Terdapat Pada Sila Kedua Pancasila
Terhadap Kehidupan Bangsa,” Jurnal Pendidikan
Tambusai 5, no. 3 (2021): 7273-77.

784 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

tinggi hak asasi manusia, menghargai kesa-
maan hak dan derajat tanpa membedakan
suku, ras, keturunan, status sosial, maupun
agama.®

Berdasarkan penelitian-penelitian ter-
sebut, belum ditemukan penelitian yang se-
cara khusus mengkaji relevansi etika sosial
dalam Imamat 19:18 terhadap sila kedua
Pancasila. Sehingga, yang menjadi fokus pe-
nulis dalam penelitian ini adalah memahami
bagaimana prinsip etika sosial dalam Ima-
mat 19:18 dapat berkontribusi pada pengua-
tan implementasi sila kedua Pancasila, ter-
utama untuk menjawab tantangan sosial, se-
perti kasus intoleransi, pengabaian kaum ter-
marginalkan dan diskriminasi yang masih

marak terjadi.
METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode
penelitian kualitatif dengan pendekatan her-
meneutik terhadap Imamat 19:18. Secara
khusus pendekatan ini bertujuan untuk meng-
gali makna etika sosial yang terkandung di
dalam teks tersebut. Sebagai lensa analisis,
penelitian ini menggunakan teori etika so-
sial Mahatma Gandhi yang berpusat pada
prinsip ahimsa (tanpa kekerasan), satyagra-

ha (berpegang pada kebenaran), dan seva

® Anissa Cipta Ramadani, Fatima Az-Zahra, and
Helen Dwi Mawarni, “Implementasi Nilai Pancasila
Sila Kedua Dalam Kehidupan Bermasyarakat,”
Indigenous Knowledge 2, no. 5 (December 21,

(pelayanan kepada sesama). Ketiga prinsip
ini dipahami sebagai bentuk tanggung jawab
moral dalam relasi sosial yang menolak

balas dendam, kebencian, dan kekerasan.
HASIL DAN PEMBAHASAN
Hermeneutik Tekstual Imamat 19:18

Imamat 19:18 berbunyi, “Janganlah
engkau menuntut balas, dan janganlah me-
naruh dendam terhadap orang-orang sebang-
samu, melainkan kasihilah sesamamu ma-
nusia seperti dirimu sendiri; Akulah Tuhan.”
Teks ini dimulai dengan dua larangan yang
tegas, yaitu “Janganlah engkau menuntut
balas” (apn X%, lo tiggom) dan “janganlah
menaruh dendam,” 2bn X% (lo tittor). Kata
kerja opn berasal dari akar kata 272 (nagam),
yang berarti “membalas dendam,” yang ber-
bentuk imperfect qal, second person mascu-
line singular. Dalam tradisi hermeneutik
Yahudi, khususnya dalam Midrash Halakhah,
kata ini dipahami sebagai larangan terhadap
tindakan pembalasan secara pribadi, yang
kemudian bertentangan dengan prinsip ke-
adilan yang ditetapkan oleh Tuhan.’

Menurut Baruch A. Levine, dalam
konteks hukum kekudusan (holiness code),
larangan ini bersumber dari struktur sosial

Israel setelah mereka dibebaskan dari per-

2023): 347-52, https://jurnal.uns.ac.id/indigenous/
article/view/78932.

7 Jacob Neusner, The Mishnah: A New Translation
(Yale University Press, 1988), 50.

785 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

budakan, yang berupaya menghapus siklus
kekerasan antar suku melalui pengaturan
hukum kekudusan.® Kemudian, kata tittor
yang berasal dari kata Ibrani natar, yang be-
rarti menyimpan atau memelihara dendam
dalam hati. Istilah ini sebagai “kemarahan
tersembunyi” yang jika tidak dikendalikan
dapat merusak komunitas dari dalam.’ Jacob
Milgrom menambahkan bahwa pengendali-
an diri terhadap emosi ini merupakan ben-
tuk partisipasi dalam kekudusan Allah. '
Dalam konteks ini larangan tersebut agak-
nya juga mengarah pada suatu bentuk tinda-
kan yang juga dibarengi dengan perasaan.
Itu artinya keadilan sosial belum cukup ke-
tika hanya ditandai dengan ketiadaan keke-
rasan, tapi juga perasaan yang tulus, bebas
dari rasa dendam yang masih tersimpan da-
lam hati.

Kata benda %2 (benei) berbentuk
konstruk jamak maskulin, dapat diartikan
anak-anak atau bisa juga anggota suatu ke-
lompok. Untuk itumkata ini, karena juga
bersifat jamak, menegaskan bahwa anak-
anak yang dimaksudkan adalah orang-orang
suatu bangsa. Kemudian pada kata benda
konstruk maskulin tunggal 7py (‘ammekha)

diterjemahkan sebagai “bangsa” sehingga

8 Baruch A. Levine, The JPS Torah Commentary:
Leviticus (Jewish Publication Society (JPS), 1989),
130.

% Rashi, “Commentary on Leviticus 19:18,” n.d.,
https://www.sefaria.org/Rashi_on_Leviticus.19.18.

kedua kata ini jika digabungkan berarti
“anak-anak bangsamu.” Kedua kata benda
ini secara tekstual merujuk pada sesama
anggota komunitas Israel. Akan tetapi da-
lam perihal hukum Imamat, ini tidak terba-
tas pada hubungan etnis tetapi mencakup
seluruh umat yang terikat dalam perjanjian
dengan Tuhan. Hal ini ditegaskan lebih lan-
jut dalam Imamat 19:34, ketika Tuhan juga
memerintahkan untuk mengasihi orang asing
yang tinggal di antara mereka. Jadi, kasih
dalam konteks ini dimulai dari internal ko-
munitas, tetapi tidak berhenti di situ, kemu-
dian meluas kepada siapa saja yang hidup
bersama. Bruce Waltke mencatat bahwa is-
tilah ‘am di sini tidak hanya menunjuk ke-
lompok sosial tetapi juga menunjukkan jali-
nan moral dan spiritual antar anggota ma-
syarakat.!!

Perintah untuk “mengasihi sesama-
mu” Y77 298] (ve ‘ahavta lereaka), meng-
gunakan kata kerja ve ‘ahavta, dari akar kata
‘ahav yang berarti kasih. Kata kerja “meng-
asihi” tidak diikuti oleh objek tidak lang-
sung yang ditunjukkan oleh penggunaan ka-
ta depan /e, yang berarti “kamu harus me-

nunjukkan kasthmu kepada” atau “berbuat

10 Jacob Milgrom, Leviticus 17-22 (New Haven:
Yale University Press, 2000), 165-70.

' Bruce K. Waltke, An Old Testament Theology
(Grand Rapids: Zondervan, 2007), 447-49.

786 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

baik kepada.”!? Gerhard von Rad menun-
jukkan bahwa dalam tradisi Israel, kata
‘ahav berakar pada ide kesetiaan dalam per-
janjian, sehingga mengasihi sesama adalah
bentuk ketaatan kepada Allah.!* Kaminsky
juga mengungkapkan bahwa bentuk kasih
sebagai suatu kewajiban moral pada sesama
warga Israel saat itu.

Latar belakang munculnya perintah
untuk saling “mengasihi” ini pada periode
pasca-pembuangan, ketika Israel dalam
suatu masyarakat campuran.'* Dalam situa-
si yang demikian kasih ditunjukkan untuk
sesama dan orang asing yang menetap di
sana. Hal ini menjadi kritik terhadap pema-
haman diri Israel akan persepsi ekslusif dan
menganjurkan pendekatan inklusif untuk
menjadi Israel. Dalam ruang lingkup sosial,
kasih kepada sesama berarti bertindak adil,
merawat yang lemah, dan tidak berdiam diri
terhadap kesalahan moral yang ada dalam
komunitas. Termasuk menegur juga menja-
di bagian dari tanggung jawab untuk meng-
asihi, dengan pemahaman bahwa Tuhan ha-
dir di tengah umat-Nya.'*> Dengan demiki-

an, kasih merupakan suatu tindakan yang

12 Bosman, “Loving the Neighbour and the Resident
Alien in Leviticus 19 as Ethical Redefinition of
Holiness.”

13 Gerhard von Rad, Old Testament Theology: The
Theology of Israel’s Historical Traditions, Vol. 1
(New York: Harper & Row Publisher, 1962), 234-36.
4 Bosman, “Loving the Neighbour and the Resident
Alien in Leviticus 19 as Ethical Redefinition of
Holiness.”

menjunjung martabat, dan tetap melibatkan
tanggung jawab bersama dalam membentuk
suatu masyarakat yang benar.

Lebih lanjut lagi pada kata reaka da-
lam ayat ini kemungkinan besar awalnya
merujuk secara spesifik kepada sesama orang
Israel. Dalam konteks Imamat 19:18 terda-
pat pandangan yang berbeda tentang siapa
sebenarnya yang dimaksud dengan reaka.
Rabbi Akiva menyebut ayat ini sebagai prin-
sip agung dalam Taurat dan cenderung me-
mahami kata reaka merujuk hanya kepada
sesama orang Yahudi. Ini didukung oleh
konteks langsung ayat tersebut yang me-
nyebut “janganlah menaruh dendam terhadap
orang-orang sebangsamu” (benei ‘amekha).
Di sisi lain Ben Azzai, murid Rabbi Akiva,
memahaminya secara universal, bahwa ka-
sih harus mencakup semua manusia karena
semua diciptakan menurut gambar Allah.!
Namun, seperti yang telah dijelaskan di
atas, agaknya cakupan kasih diperluas ke-
pada orang asing yang tinggal di antara bang-
sa Israel yang disebut ger. Meskipun kedua
kelompok ini tetap dibedakan secara status

hukum dan kultus, perintah untuk menga-

15 Joel S. Kaminsky, “Loving One’s (Israelite)
Neighbor: Election and Commandment in Leviticus
19,” Interpretation- Journal of Bible and Theology
62, no. 2 (2008): 123-33, https://doi.org/10.1177/
002096430806200202.

16 Raphael Jospe, “Love Your Fellow as Yourself:
Universalism and Particularism in Jewish Interpretations
of Leviticus 19:18,” JCRelations, n.d., https://www.
jerelations.net/article/jospe-raphael.html.

787 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

sihi baik sesama Israel maupun orang asing
menunjukkan bahwa kasih harus berperan
lebih luas, tidak terbatas pada suatu kelom-
pok tertentu.!” Dalam hal ini, hukum keku-
dusan menampilkan suatu dorongan untuk
menjadikan kasih sebagai etika sosial yang
inklusif namun tetap berbasis identitas reli-
gius. Agaknya hal ini menjadi cara Israel
untuk memperluas tanggung jawab sosial-
nya kepada pihak yang rentan, seraya tetap
menjaga peran mereka sebagai komunitas
yang kudus.

Kemudian pada frasa kamokha, “‘se-
perti dirimu sendiri,” memberikan suatu prin-
sip etika yang sangat kuat. Frasa ini memin-
ta untuk menjadikan diri mereka sendiri se-
bagai tolok ukur bagaimana mereka mem-
perlakukan orang lain. Emmanuel Levinas
menyebut ini sebagai etika “perjumpaan de-
ngan yang lain,” sehingga wajah sesama ini
dilihat sebagai cerminan dari nilai diri sen-
diri. Mengasihi sesama seperti diri sendiri
juga erat kaitannya dengan iden-titas umat
pilihan. Artinya, seseorang tidak bisa meng-
asihi orang lain dengan benar jika tidak me-
mahami kasih Allah yang terlebih dahulu
memilih dan memanggil umat-Nya untuk

menjadi kudus.

17 Kaminsky, “Loving One’s (Israelite) Neighbor:
Election and Commandment in Leviticus 19.”

18 Milgrom, Leviticus 17-22, 175.

19 Richard A. Allbee, “Asymmetrical Continuity of
Love and Law between the Old and New Testaments:

Penutup ayat ini, “ani YHWH,” yang
berarti “Akulah Tuhan,” menempatkan se-
luruh struktur etika ini pada dasar teologis
yang kokoh. Sehingga juga menjadi peng-
ingat bahwa seluruh tatanan moral umat
Israel berakar pada karakter dan kekudusan
Allah. Milgrom menyebut ini sebagai pene-
gasan bahwa semua etika sosial yang dila-
kukan manusia merupakan refleksi dari ke-
kudusan Allah.!'® Richard Allbee mendu-
kung hal ini dengan menyatakan bahwa
frasa “ani YHWH” mengafirmasi bahwa hu-
kum sosial dan kasih terhadap sesama ber-
sumber langsung dari keberadaan Allah sen-
diri.'® Untuk itu ketika seseorang gagal me-
ngasihi sesama “seperti dirinya sendiri,” itu
bukan hanya pelanggaran terhadap sesama,
tetapi juga terhadap Allah yang menjadi

sumber moralitas umat perjanjian.
Makna/asas Sila Kedua Pancasila

Sila Kedua Pancasila, yaitu “Kema-
nusiaan yang Adil dan Beradab,” mengan-
dung asas-asas fundamental yang menjadi
fondasi moral kehidupan berbangsa dan ber-
negara. Nilai kemanusiaan yang ada dalam
sila ini memiliki perpijakan dan suatu arah
yang jelas, yaitu keadilan dan keadaban.

Kata “adil” ini merujuk pada keseimbangan

Explicating the Implicit Side of a Hermeneutical
Bridge, Leviticus 19.11-18,” Journal for the Study of
the Old Testament 31, no. 2 (2006): 147—66, https://
doi.org/10.1177/0309089206073098.

788 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

antara hak dan kewajiban individu dalam
masyarakat, sedangkan “beradab” mengacu
pada nilai-nilai moral dan kebudayaan luhur
yang menjunjung tinggi martabat manusia
sebagai makhluk rasional dan bermoral.?’
Sehingga, sila kedua Pancasila adalah peng-
akuan terhadap hakikat manusia sebagai
makhluk bermartabat, setara, dan memiliki
hak-hak kodrati yang tidak boleh direduksi
oleh kekuasaan politik, sistem ekonomi,

atau konstruksi sosial tertentu. Akan tetapi
hak-hak individu akan dibatasi oleh sifat
dasar manusia sebagai makhluk sosial.?!
Dengan demikian hak-hak asasi manusia ti-
dak dapat dilepaskan dari kesediaan untuk
menjalankan tanggung jawab sosial, karena
antara hak dan tanggung jawab merupakan
satu kesatuan yang tak terpisahkan. Itu arti-
nya menjadi manusia yang adil dan beradab
selain memperjuangkan hak diri sendiri, ju-
ga tentang memperjuangkan hak orang lain.

Dalam kerangka filsafat Pancasila,
hakikatnya adalah pemahaman yang seda-
lam-dalamnya mengenai manusia yang se-
utuhnya, bukan menyebut manusia secara
segmental, seperti homo ekonomikus, homo

feber, dan sebagainya. Keutuhan yang di-

20 Genesius Nurak, F. X. Marmidi, and Carolus A.
Sihaloho, “Kemanusiaan Yang Adil Dan Beradab
Menurut Pancasila: Tinjuan Etis Atas Sila II Dari
Pancasila,” in Seminar Nasional Filsafat Teologi,
2023, 32.

2! Slamet Sutrisno, Filsafat Dan Ideologi Pancasila
(Yogyakarta: Penerbit ANDI, 2006), 75.

maksudkan ialah hakikat manusia majemuk
tunggal atau monopluralis. Itu artinya terdi-
r1 dari unsur-unsur yang banyak jumlahnya,
yang berpasang-pasangan (monodualis), dan
menjadi satu.?? Pada prinsipnya sila kedua
Pancasila menghendaki untuk bersesuaian
dengan hakikat manusia. oleh karena itu ha-
rus adil dan beradab. Manusia yang beradab
memiliki daya cipta, rasa, karsa, dan keya-
kinan, sehingga jelas adanya perbedaan an-
tara manusia dan hewan. Dengan demikian,
manusia dipahami sebagai individu yang ber-
nilai dan sebagai makhluk sosial yang tidak
dapat hidup terpisah dari komunitasnya.
Oleh karena itu, relasi antar manusia seha-
rusnya didasarkan pada prinsip solidaritas,
tanggung jawab, dan keadilan kolektif, se-
bagai ekspresi dari kemanusiaan yang sejati.

Pancasila sebagai suatu sistem filsa-
fat saling berkaitan antara satu sila dengan
yang lain, lebih tepatnya merupakan suatu
kesatuan yang tidak dapat dipisahkan. Hal
ini kemudian diperkuat dengan pernyataan
Notonagoro yang menjelaskan bahwa sila-
sila Pancasila mewujud dalam suatu bangu-
nan hierarkis-piramidal.?® Hierarkis yang di-

maksudkan bahwa sila-sila Pancasila saling

22 Sunarjo Wreksosuhardjo, Filsafat Pancasila Secara
llmiah Dan Aplikatif (Yogyakarta: Penerbit ANDI,
2004), 53-54.

23 Wreksosuhardjo, 43.

789 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

terkait dengan sila yang terdahulu menjadi
sumber nilai yang menjiwai sila berikutnya.

Dalam konteks sila kedua, diliputi
dan dijiwai oleh sila pertama, meliputi dan
menjiwai sila-sila berikutnya. Dalam hal
ini, sila kedua merupakan pengejawantahan
nilai ketuhanan dalam relasi antar manusia.
Artinya, keimanan mendorong untuk mem-
perlakukan sesama dengan adil, hormat, dan
bermartabat. Kemudian sila ketiga, mem-
perlihatkan bahwa bangsa Indonesia men-
junjung tinggi kehidupan bersama yang ru-
kun, terlepas dari keberagaman suku, aga-
ma, dan budaya. Dalam hal ini nilai kema-
nusiaan menjadi dasar moral yang menga-
rahkan kehidupan bersama agar tetap meng-
hormati martabat setiap individu maupun
kelompok. Sila kedua juga mengamanatkan
pembangunan sistem sosial-politik yang men-
junjung tinggi pengakuan atas keberagaman
manusia, dengan berlandaskan pada nilai
empati dan keadilan. Dengan demikian, ni-
lai kemanusiaan dalam Pancasila tidak ha-
nya berlaku dalam hubungan antarpribadi,
tetapi juga menjadi pedoman utama dalam
membangun lembaga dan kebijakan negara
yang adil dan beradab.

Rumusan “Kemanusiaan yang Adil
dan Beradab” lahir dari semangat anti-ko-
lonialisme dan anti-dehumanisasi yang men-
jadi kerangka ideologis bangsa Indonesia

menjelang kemerdekaan. Pidato Ir. Soekarno

pada 1 Juni 1945 menegaskan bahwa dasar
negara Indonesia yang merdeka harus ber-
tumpu pada “internasionalisme atau peri-
kemanusiaan,” yaitu solidaritas global yang
menolak imperialisme dan penindasan atas
dasar ras maupun bangsa. Pernyataan ini se-
bagai bentuk reaksi terhadap kolonialisme
Eropa, dan cerminan tekad bangsa untuk
membentuk tata dunia baru yang menjun-
jung martabat manusia secara universal. Itu
artinya kemanusiaan yang termuat dalam
Pancasila berlaku untuk semua orang dan
semua bangsa. Kemanusiaan yang bersifat
universal ini harus menjadi fondasi bagi ke-
bangsaan dan nasionalisme. Artinya, pan-
dangan tentang kemanusiaan harus menca-
kup seluruh aspek kehidupan manusia, bu-
kan terbatas pada sikap fanatik terhadap sua-
tu bangsa atau kepercayaan tertentu (chau-
vinisme). Soekarno sendiri mengimpikan sua-
tu bentuk kemanusiaan yang mampu me-
rangkul dunia dalam semangat persaudaraan.

Makna “adil dan beradab” dalam
sila kedua tidak dapat dilepaskan dari prin-
sip non-diskriminasi dan inklusivitas sosial.
Konstitusi Indonesia mempertegas hal ini
melalui Pasal 28 ayat (2) UUD 1945 yang
menyatakan bahwa, “setiap orang berhak be-
bas dari perlakuan yang bersifat diskrimina-
tif atas dasar apapun dan berhak mendapat-

kan perlindungan terhadap perlakuan yang

790 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

bersifat diskriminatif itu.”?* Artinya, negara
dituntut untuk berperan aktif sebagai pelin-
dung hak asasi, terutama bagi kelompok
yang rentan, seperti: minoritas agama, etnis,
penyandang disabilitas, serta masyarakat mis-
kin. Tantangannya terletak pada kesenjang-
an antara norma hukum dan dalam prak-
tiknya yang sering kali menunjukkan kura-
ngnya etika kemanusiaan. Kasus-kasus in-
toleransi, diskriminasi, atau kekerasan ber-
basis identitas menunjukkan bahwa penega-
kan nilai sila kedua masih menghadapi ham-
batan struktural.

Dalam konteks etika sosial, nilai-
nilai sila kedua dapat diintepretasikan untuk
menjawab tantangan yang hingga saat ini
sering kali masih menjadi suatu permasala-
han seperti intoleransi, pelanggaran hak asa-
si manusia, dan ketimpangan ekonomi. Sila
ini sebagai seruan moral untuk adanya suatu
reformasi struktural. Artinya, sistem hukum,
pendidikan, ekonomi, dan pemerintahan ha-
rus dievaluasi dan disusun ulang agar ber-
pthak pada keadilan sosial yang beradab.
Franz Magnis-Suseno menegaskan bahwa
sila in1 mengandung tuntutan untuk “mewu-
judkan tatanan sosial yang memungkinkan

setiap orang berkembang secara manusia-

24 Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia
Tahun 1945, Amandemen ke-2, Pasal 281 ayat (2).
%5 Franz Magnis-Suseno, Etika Politik: Prinsip Moral
Dasar Kenegaraan Modern (Jakarta: Gramedia, 2018),
123.

wi.”? Dalam kerangka ini, sila kedua me-
rupakan kunci penataan ulang negara agar
menjamin kesejahteraan yang merata, meng-
hormati perbedaan, dan membentuk masya-

rakat yang empatik dan solider.

Prinsip-prinsip Etika Sosial menurut

Mahatma Gandhi

Etika Etika sosial dalam pandangan
Mahatma Gandhi berpijak pada kesadaran
bahwa setiap manusia memiliki nilai moral
yang sama karena berasal dari sumber ilahi
yang satu. Oleh sebab itu, hubungan antar
manusia harus dibangun atas dasar kasih,
kebenaran, dan pengendalian diri, bukan
kebencian ataupun kekuasaan. Dalam ke-
rangka ini segala bentuk kekerasan fisik
maupun batiniah ditolak karena dianggap
bertentangan dengan hakikat kemanusiaan.
Manusia, menurut Gandhi, pada dasarnya
tidak hanya hidup untuk dirinya sendiri, na-
mun juga memiliki tanggung jawab moral
terhadap sesama dan seluruh ciptaan. Kesa-
daran moral inilah yang kemudian dirumus-
kan melalui tiga prinsip etika sosial utama,
yaitu ahimsa (tanpa kekerasan), satyagraha
(berpegang pada kebenaran), dan seva (pe-
layanan kepada sesama). Ketiga prinsip ini

tidak hanya bersifat moral, pun juga spiri-

791 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

tual, karena menuntun manusia untuk hidup
dalam cinta kasih yang aktif terhadap selu-
ruh ciptaan.?®

Mahatma Gandhi melihat bahwa
akar dari penderitaan sosial terletak pada
kekerasan (himsa) dalam berbagai bentuk-
nya, baik yang tampak melalui tindakan
maupun yang tersembunyi dalam kebencian
dan dendam. Sebaliknya, kasih dan tanpa
kekerasan (ahimsa) merupakan dasar bagi
terciptanya tatanan sosial yang adil, damai,
dan manusiawi.?’ Prinsip inilah yang men-
jadi fondasi seluruh gagasan etika sosial
Gandhi, yang mengajarkan bahwa peruba-
han sosial sejati hanya dapat terjadi melalui
perubahan moral individu terlebih dahuluy,
bukan dengan kekuatan fisik atau kekuasa-
an politik.

Ahimsa bukanlah sikap pasif, na-
mun juga tindakan sadar untuk menolak
membalas kejahatan dengan kejahatan. 2
Itu pun juga mencakup kemampuan untuk
menahan diri dari keinginan membalas den-
dam, sebagai bentuk kekuatan moral sejati.
Gandhi menyebut bahwa kasih yang sejati
adalah kekuatan aktif yang mampu mengu-

bah hati musuh menjadi sahabat, karena ke-

26 T Ketut Wisarja and I Ketut Sudarsana, “Membaca
Ulang Pemikiran Gandhi Tentang Kemanusiaan,”
Jurnal llmu Sosial Dan Humaniora 7, no. 1 (August
12, 2018): 9-22, https://doi.org/10.23887/JISH-
UNDIKSHA.V711.12987.

27 Wisarja and Sudarsana.

2 Gede Agus Siswadi, “Filsafat Nir-Kekerasan
Dalam Perspektif Mohandas Karamchand Gandhi

bencian tak akan pernah dapat dihilangkan
dengan kebencian; kebencian dihilangkan
dengan cinta kasih. Inilah hukum yang tak
dapat diubah.?® Maka, kasih terhadap sesa-
ma artinya sebagai suatu komitmen moral
untuk membangun keadilan dan perdamai-
an dalam kehidupan sosial.

Selanjutnya, prinsip satyagraha yang
berarti “berpegang teguh pada kebenaran”
menjadi prinsip etika sosial kedua yang
menegaskan bahwa perjuangan melawan
ketidakadilan harus dilakukan tanpa keben-
cian. Gagasan dibalik satya, yang artinya
“kebenaran,” adalah hanya kebenaranlah
yang benar-benar ada karena kebenaran bu-
kan apa yang membawa kebaikan pada wak-
tu, tempat dan kondisi tertentu saja, namun
apa yang tidak pernah berubah. Kejahatan,
ketidakadilan, dan kebencian hanya ada se-
lama kita mendukungnya, mereka tidak me-
miliki keberadaan dengan sendirinya. Tan-
pa kerja sama kita, disengaja atau tanpa se-
ngaja ketidakadilan tidak mungkin berlanjut.

Menurut Gandhi satyagraha men-
coba menyelesaikan apa yang menjadi sum-
ber konflik tersebut, “mencari cara untuk

menghilangkan antagonisme, tetapi juga bu-

Dan Relevansinya Dalam Pencegahan Gerakan
Radikalisme Di Indonesia,” Satya Widya: Jurnal
Studi Agama 5, no. 2 (December 29, 2022): 48—65,
https://doi.org/10.33363/SWISA.V5I12.875.

2 Eknath Easwaran, Gandhi the Man: Seorang Pria
Yang Mengubah Dirinya Demi Dunia, trans. Yendhi
Amalia and Hari Mulyana (Sleman, Yogyakarta: PT
Bentang Pustaka, 2014), 125-28.

792 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

kan orang antagonisnya.” Tujuan dari sa-
tyagraha adalah menyelesaikan sumber kon-
flik yang utama. Karena itu, satyagraha men-
coba menyelesaikan konflik dengan mem-
bujuk pihak lawan untuk melihat nilai dari
visi tanpa kekerasan, di mana harmoni lebih
bermanfaat daripada perselisihan.’® Dengan
demikian, tindakan sosial harus dilandasi
oleh kejujuran dan ketulusan hati, bukan ma-
lahan oleh dorongan untuk menang atau
membalas. Dalam konteks sosial, satyagraha
menuntun manusia untuk melawan berba-
gai bentuk ketidakadilan dengan cara da-
mai, melalui keberanian moral, kesetiaan
terhadap prinsip kemanusiaan, serta berpe-
gang pada kebenaran.

Prinsip ketiga, seva atau pelayanan,
merupakan perwujudan kasih yang aktif.
Pelayanan kepada sesama merupakan ben-
tuk pengabdian kepada Tuhan melalui ma-
nusia. Seseorang tidak dapat mengasihi
Tuhan tanpa mengasihi manusia, karena da-
lam diri setiap manusia terdapat percikan
ilahi. Prinsip seva menuntut seseorang un-
tuk melampaui ego dan kepentingan pribadi
demi kebaikan bersama. Pelayanan yang se-
jati, menurut Gandhi, tidak didorong oleh
rasa iba atau superioritas moral, namun oleh
kesadaran bahwa setiap tindakan kasih ada-

lah partisipasi dalam kebenaran (satya).’!

30 Easwaran, 239-40.
31 Michal Erlich and Ricki Levi, “Seva as a
Postcapitalist Model for Environmental and Collective

Melalui prinsip ini, Gandhi ingin menum-
buhkan solidaritas sosial yang mendorong
kesejahteraan kolektif tanpa membeda-be-
dakan status sosial, agama, atau kasta. Me-
nolak bentuk pelayanan yang bersifat penuh
pamrih, sehingga kemudian harus dijalan-
kan dengan kesadaran akan kesetaraan se-
tiap manusia.

Secara keseluruhan, etika sosial
Gandhi dapat dipahami sebagai upaya mem-
bangun tatanan masyarakat yang berlandas-
kan kasih, kebenaran, dan pelayanan. Ma-
syarakat yang ideal tidak didasarkan pada
dominasi tertentu, namun komunitas moral
yang dibentuk oleh individu-individu yang
sadar akan tanggung jawab sosialnya. Se-
hingga, setiap individu memiliki peran mo-
ral untuk menciptakan perdamaian dan ke-
adilan, karena etika sosial sejati bermula da-
r1 kesadaran pribadi yang mendalam akan

kesatuan seluruh ciptaan.

Perjumpaan antara Imamat 19:18 dengan
Etika Sosial Mahatma Gandhi dan Sila

Kedua Pancasila

Nilai utama yang terkandung dalam
Imamat 19:18 adalah larangan untuk me-
nuntut balas, menyimpan dendam, serta pe-
rintah untuk mengasihi sesama seperti diri

sendiri, menjadi fondasi dari suatu tatanan

Well-Being in the Postsecular Age,” Religions 16,
no. 6 (June 12, 2025): 761, https://doi.org/10.3390/
REL16060761.

793 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

etika sosial. Ayat ini berbicara tentang hu-
bungan moral antara manusia dengan Tuhan,
pun juga bagaimana manusia selayaknya
membangun relasi yang sehat di dalam ko-
munitasnya. Dalam konteks masyarakat
Israel kuno, perintah tersebut dimaksudkan
untuk memutus rantai kekerasan dan ke-
bencian yang kerap muncul dalam kehidu-
pan sosial. Dengan demikian, kasih yang di-
maksud bukan hanya sikap lembut hati, na-
mun juga sebuah keputusan moral untuk ti-
dak membiarkan keadilan dibangun di atas
balas dendam. Hal ini menunjukkan bahwa
keadilan sejati lahir dari kasih yang meno-
lak kekerasan, dan kasih yang tulus hanya
dapat diwujudkan melalui keadilan sosial
yang merata bagi setiap orang.

Etika sosial dalam Imamat 19:18 se-
jalan dengan pemikiran moral Mahatma
Gandhi. Meskipun lahir dari konteks dan
tradisi yang berbeda, keduanya memiliki
semangat etis yang sama, yaitu mengutama-
kan cinta kasih dan tanggung jawab moral
sebagai dasar kehidupan sosial. Prinsip ahimsa
(tanpa kekerasan) dalam ajaran Gandhi men-
jadi cermin konkret dari larangan Imamat
terhadap tindakan balas dendam (/o tiggom)
dan dendam tersembunyi (/o tittor). Bagi
Gandhi, tanpa kekerasan bukanlah sikap pa-
sif, tetapi sebagai kekuatan aktif yang me-
nuntut keberanian untuk menahan diri, me-

ngasihi musuh, dan mematahkan lingkaran

kebencian. Dalam kerangka ini, Imamat
19:18 dan etika ahimsa berpadu dalam satu
visi moral yang sama, kekudusan dan kema-
nusiaan hanya mungkin diwujudkan ketika
manusia mampu mengalahkan kekerasan de-
ngan kasih.

Lebih dari itu, prinsip satyagraha
atau “berpegang pada kebenaran” memper-
dalam pesan etis dari Imamat 19:18. Jika
teks Imamat menuntun manusia untuk me-
ngasihi dengan tulus tanpa dendam, maka
Gandhi menunjukkan bagaimana kasih itu
dapat diwujudkan dalam perjuangan sosial.
Satyagraha mengajarkan bahwa kebenaran
tidak perlu dipaksakan melalui kekuasaan,
namun diperjuangkan dengan moralitas dan
ketulusan. Dalam pandangan Gandhi, tuju-
an dari perjuangan adalah untuk mengubah
permusuhan menjadi pemahaman dan re-
konsiliasi. Di sinilah titik temu antara Ima-
mat dan Gandhi, keduanya memandang ka-
sih sebagai jalan menuju keadilan dan per-
damaian yang sejati, sebuah etika sosial yang
tidak hanya menolak kekerasan, tetapi juga
aktif membangun jembatan kemanusiaan.

Prinsip ketiga, seva, melengkapi dua
prinsip sebelumnya dengan menegaskan di-
mensi praksis dari kasih. Jika Imamat 19:18
menuntut kasih sebagai sikap moral, maka
Gandhi menegaskan kasih itu harus diwu-
judkan dalam pelayanan nyata. Pelayanan

dapat dimaknai sebagai bentuk pengabdian

794 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

kepada Tuhan melalui sesama manusia. Me-
lalui seva, kasih bergerak ke ruang sosial,
menjadi suatu tindakan nyata dalam meno-
long yang lemah, memperjuangkan keadi-
lan, dan menumbuhkan solidaritas. Dengan
demikian, etika sosial yang diajarkan Ima-
mat mendapatkan penguatan praksis mela-
lui kerangka Gandhi yang menekankan tin-
dakan kasih yang aktif dan universal.
Dalam terang inilah, substansi etis
dalam Imamat 19:18 menjadi sangat rele-
van dengan sila kedua Pancasila, “Kemanu-
siaan yang Adil dan Beradab,” terutama un-
tuk menjawab tantangan masyarakat masa
kini dalam membangun tatanan sosial yang
berkeadaban. Baik Imamat maupun Panca-
sila sama-sama berpijak pada penghorma-
tan terhadap martabat manusia dan penega-
kan keadilan sosial. Sila kedua Pancasila
menuntut setiap warga negara untuk mem-
perlakukan sesama secara manusiawi, tanpa
diskriminasi, tanpa kekerasan, dan dengan
penghargaan terhadap hak-hak dasar setiap
individu. Ketika nilai kasih dari Imamat di-
baca melalui prinsip-prinsip Gandhi, seperti
ahimsa, satyagraha, dan seva, maka terben-
tuklah kerangka etika sosial yang juga rele-
van bagi kehidupan berbangsa, kasih men-
jadi dasar moral, kebenaran menjadi arah per-
juangan, dan pelayanan menjadi wujud kon-

kret kemanusiaan yang adil dan beradab.

Relevansi ini tidak berhenti pada
tataran moralitas pribadi. Dalam konteks
sosial Indonesia, nilai-nilai tersebut menja-
di dasar penting bagi pembentukan masya-
rakat yang lebih damai dan berkeadaban.
Ketika Pancasila berbicara tentang keadi-
lan, Imamat 19:18 mengingatkan bahwa ke-
adilan tanpa kasih hanya akan melahirkan
kekerasan baru. Dan ketika Gandhi berbica-
ra tentang cinta tanpa kekerasan, ia sebenar-
nya sedang menegaskan apa yang diajarkan
dalam Imamat, bahwa kedamaian sejati ha-
nya dapat lahir dari hati yang bebas dari
dendam. Dengan kata lain, Imamat 19:18,
Gandhi dan sila kedua Pancasila berjumpa
dalam satu kesatuan nilai yang sama, yaitu
membangun kemanusiaan yang berakar pa-
da kasih, kebenaran, dan tanggung jawab

sosial.
KESIMPULAN

Imamat 19:18 dapat menjadi lan-
dasan praksis etis untuk membangun relasi
sosial yang adil, empatik, dan beradab di
tengah tantangan moral dan sosial bangsa
masa kini. Prinsip tersebut sejalan dengan
sila kedua Pancasila. Dengan demikian, umat
Kristiani dipanggil untuk menegakkan ni-
lai-nilai Pancasila bukan hanya dalam ta-
taran normatif, pun juga dalam praksis so-
sial yang memuliakan setiap manusia tanpa

diskriminasi.

795 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

UCAPAN TERIMA KASIH

Penulis mengucapkan terima kasih
kepada Ibu Merry Kristina Rungkat, seba-
gai penulis kedua dalam penelitian ini, yang
berperan penting dalam menentukan arah
pengerjaan, sehingga penulisan dan peneli-

tian ini boleh rampung.
DAFTAR PUSTAKA

Allbee, Richard A. “Asymmetrical Continuity
of Love and Law between the Old and
New Testaments: Explicating the
Implicit Side of a Hermeneutical
Bridge, Leviticus 19.11-18.” Journal
for the Study of the Old Testament 31,
no. 2 (2006): 147-66. https://doi.org/
10.1177/0309089206073098.

Bosman, Hendrik L. “Loving the
Neighbour and the Resident Alien in
Leviticus 19 as Ethical Redefinition of
Holiness.” Old Testament Essays 31,
no. 3 (2018): 571-90. https://doi.org/
10.17159/2312-3621/2018/V31N3A10.

Easwaran, Eknath. Gandhi the Man:
Seorang Pria Yang Mengubah Dirinya
Demi Dunia. Translated by Yendhi
Amalia and Hari Mulyana. Sleman,
Yogyakarta: PT Bentang Pustaka, 2014.

Erlich, Michal, and Ricki Levi. “Seva as a
Postcapitalist Model for Environmental
and Collective Well-Being in the
Postsecular Age.” Religions 16, no. 6
(June 12, 2025): 761. https://doi.org/
10.3390/REL16060761.

Hauw, Andreas. “Teks, Konteks Dan
Hermeneutika Imamat 18:22 Dan
20:13.” SOLA GRATIA: Jurnal Teologi
Biblika Dan Praktika 17, no. 9 (March
30, 2015): 1-38. https://doi.org/10.
47596/SG.V1719.145.

Jospe, Raphael. “Love Your Fellow as
Yourself: Universalism and Particularism

in Jewish Interpretations of Leviticus
19:18.” JCRelations, n.d. https://www.
jerelations.net/article/jospe-
raphael.html.

Juniarti, Iga Ghufrani, Yayang Furi
Furnamasari, and Dinie Anggraeni
Dewi. “Implementasi Nilai-Nilai Yang
Terdapat Pada Sila Kedua Pancasila
Terhadap Kehidupan Bangsa.” Jurnal
Pendidikan Tambusai 5, no. 3 (2021):
7273-717.

Kaminsky, Joel S. “Loving One’s (Israelite)
Neighbor: Election and Commandment
in Leviticus 19.” [Interpretation-
Journal of Bible and Theology 62, no.
2 (2008): 123-33. https://doi.org/10.
1177/002096430806200202.

Levine, Baruch A. The JPS Torah
Commentary:  Leviticus.  Jewish

Publication Society (JPS), 1989.

Magnis-Suseno, Franz. Etika Politik: Prinsip
Moral Dasar Kenegaraan Modern.
Jakarta: Gramedia, 2018.

Milgrom, Jacob. Leviticus 17-22. New
Haven: Yale University Press, 2000.

Neusner, Jacob. The Mishnah: A New
Translation. Yale University Press,
1988.

Nurak, Genesius, F. X. Marmidi, and
Carolus A. Sihaloho. “Kemanusiaan
Yang Adil Dan Beradab Menurut
Pancasila: Tinjuan Etis Atas Sila II

Dari Pancasila.” In Seminar Nasional
Filsafat Teologi, 2023.

Rad, Gerhard von. Old Testament Theology:
The Theology of Israel’s Historical
Traditions, Vol. 1. New York: Harper
& Row Publisher, 1962.

Ramadani, Anissa Cipta, Fatima Az-Zahra,
and Helen Dwi Mawarni. “Implementasi
Nilai Pancasila Sila Kedua Dalam
Kehidupan Bermasyarakat.” Indigenous
Knowledge 2, no. 5 (December 21,
2023): 347-52. https://jurnal.uns.ac.id/
indigenous/article/view/78932.

796 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

Rashi. “Commentary on Leviticus 19:18,”
n.d. https://www.sefaria.org/Rashi _on
_Leviticus.19.18.

Siswadi, Gede Agus. “Filsafat Nir-
Kekerasan Dalam Perspektif Mohandas
Karamchand Gandhi Dan Relevansinya
Dalam Pencegahan Gerakan Radikalisme
Di Indonesia.” Satya Widya: Jurnal
Studi Agama 5, no. 2 (December 29,
2022): 48-65. https://doi.org/10.33363/
SWISA.V512.875.

Sukarna, Timotius, Delpi Novianti, and
Terifena Julien Lontoh. “Kajian Teologis
Hukum Kasih Berdasarkan Markus
12:31 Relevansinya Dengan Falsafah
Sunda Silih Asih, Silih Asah, Silih
Asuh Dan Implementasinya Bagi
Toleransi Beragama.” JURNAL KADESI
6, no. 1 (April 2,2023): 22—45. https://
doi.org/10.54765/EJURNALKADESI
.V6I1.73.

Sutrisno, Slamet. Filsafat Dan Ideologi
Pancasila. Yogyakarta: Penerbit ANDI,
2006.

Waltke, Bruce K. 4An Old Testament
Theology. Grand Rapids: Zondervan,
2007.

Wisarja, I Ketut, and I Ketut Sudarsana.
“Membaca Ulang Pemikiran Gandhi
Tentang Kemanusiaan.” Jurnal Ilmu
Sosial Dan Humaniora 7, no. 1
(August 12, 2018): 9-22. https://doi.
org/10.23887/JISH-UNDIKSHA.V7I1.
12987.

Wreksosuhardjo, Sunarjo. Filsafat Pancasila
Secara llmiah Dan Aplikatif. Y ogyakarta:
Penerbit ANDI, 2004.

797 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



