
Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

782 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

 

 

 

 

 

 

 

Etika Sosial dalam Imamat 19:18 

sebagai Landasan Praksis Sila Kedua Pancasila 
 

Hagai Zefanya Putra*; Merry Kristina Rungkat 

Fakultas Teologi Universitas Kristen Satya Wacana 

712023203@student.uksw.ed* 

 

 

Abstract 

This article discusses how the principle of social ethics in Leviticus 19:18 can relate to the hu-

manitarian values contained in the second principle of Pancasila, namely "Just and Civilized 

Humanity." This research uses a textual hermeneutic approach with Mahatma Gandhi's social 

ethics as its analytical lens. The result of the study showed that the prohibition of revenge and hold-

ing grudges in the heart and the command to love others demonstrate a social ethical structure 

rooted in relationships and responsibilities between community members. These values are in 

line with the principles of the second principle of Pancasila which emphasizes justice, human 

dignity, and social responsibility. Thus, Christians are called to uphold the values of Pancasila 

not only in the normative level but also in social practice. 

 

Keywords: discrimination; humanity; justice; social responsibility; Torah 

 

 

Abstrak 

Artikel ini membahas bagaimana prinsip etika sosial dalam Imamat 19:18 dapat dihubungkan 

dengan nilai-nilai kemanusiaan yang terkandung dalam sila kedua Pancasila, yaitu “Kemanusia-

an yang Adil dan Beradab.” Penelitian ini menggunakan pendekatan hermeneutik tekstual de-

ngan etika sosial Mahatma Gandhi sebagai lensa analisisnya. Hasil kajian menunjukkan bahwa 

larangan membalas dendam dan menyimpan dendam dalam hati serta perintah untuk mengasihi 

sesama menunjukkan suatu bangunan etika sosial yang berakar pada relasi dan tanggung jawab 

antar anggota komunitas. Nilai-nilai ini sejalan dengan asas sila kedua Pancasila yang menegas-

kan keadilan, martabat manusia, dan tanggung jawab sosial. Dengan demikian, umat Kristiani 

dipanggil untuk menegakkan nilai-nilai Pancasila bukan hanya dalam tataran normatif, pun juga 

dalam praksis sosial. 

 

Kata Kunci: diskriminasi; keadilan; kemanusiaan; tanggung jawab sosial; Torat 

  

Submitted: 21 Juli 2025 Accepted: 26 Oktober 2025 Published: 3 Februari 2026 

 

 

Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 
Volume 10, Nomor 2 (April 2026) 

ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
https://www.sttintheos.ac.id/e-journal/index.php/dunamis 

DOI: 10.30648/dun.v10i2.1912 
 

https://www.sttintheos.ac.id/e-journal/index.php/dunamis


Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

783 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

PENDAHULUAN 

Indonesia adalah suatu negara yang 

besar, bukan hanya karena faktor geografis 

yang strategis dan kekayaan alamnya, tetapi 

jura keragaman kepercayaan, budaya, baha-

sa, dan suku bangsa. Pancasila, sebagai da-

sar negara Republik Indonesia, menyatukan 

keberadaan masyarakat yang demikian. Un-

tuk itu, Pancasila sebagai ideologi negara ha-

rus menjadi suatu fondasi dan pandangan hid-

up masyarakat Indonesia. Dengan demikian 

pada dasarnya, Pancasila menjadi pedoman 

bagi warga Indonesia sebagai upaya mening-

katkan kualitas diri khususnya dalam kehi-

dupan sosial. Ini berarti masyarakat diha-

rapkan menjunjung tinggi nilai-nilai Panca-

sila untuk mewujudkan tujuan bersama.  

Landasan masyarakat yang adil dan 

beradab adalah kehidupan sosial yang har-

monis. Di Indonesia, nilai-nilai ini terdapat 

dalam sila kedua Pancasila, “Kemanusiaan 

yang Adil dan Beradab,” yang menegaskan 

pentingnya penghormatan pada nilai kema-

nusiaan dan keadilan sosial. Prinsip ini me-

nuntut agar setiap individu dan kelompok 

masyarakat hidup dalam semangat keseta-

raan, toleransi, dan empati terhadap sesama. 

Sikap kemanusiaan dan keadilan memiliki 

keterkaitan erat dengan Pancasila sebagai 

 
1 SETARA Institute, “Rilis Data Kondisi Kebebasan 

Beragama Berkeyakinan (KBB) 2023 Dari Stagnasi 

Menuju Stagnasi Baru” Last modifed August 21, 2024, 

nilai dasar, instrumental, dan praksis. Na-

mun, agaknya Pancasila mulai kehilangan 

statusnya sebagai landasan negara Indonesia 

dan falsafah yang seharusnya dipertahan-

kan. Cara masyarakat dalam berperilaku yang 

mulai menyimpang dari nilai-nilai Pancasi-

la mencerminkan hal ini. Berbagai persoa-

lan sosial seperti salah satunya kasus into-

leransi menjadi penghambat dalam mewu-

judkan masyarakat yang sesuai dengan cita-

cita Pancasila. 

Data menunjukkan bahwa konflik 

berbasis sosial masih sering terjadi. Menu-

rut laporan Setara Institute tahun 2023, ter-

dapat 217 peristiwa dengan 329 kasus into-

leransi dan pelanggaran kebebasan beraga-

ma di Indonesia, meningkat dari tahun sebe-

lumnya.1 Dari data ini dapat dilihat bahwa 

konflik sosial yang berdasar agama atau et-

nis ini menjadi persoalan yang serius di In-

donesia. Kondisi yang demikian menunjuk-

kan adanya kesenjangan antara nilai-nilai 

ideal dalam Pancasila dengan penerapannya 

dalam kehidupan sehari-hari. Dari sinilah 

pentingnya prinsip kasih kepada sesama se-

bagai dasar moral untuk membangun kema-

nusiaan. 

Imamat 19:18, “Janganlah engkau 

menuntut balas, dan janganlah menaruh den-

diakses November 24, 2024, https://setara-institute. 

org/rilis-data-kondisi-kebebasan-beragama-dan-

berkeyakinan-2023/ 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

784 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

dam terhadap orang-orang sebangsamu, me-

lainkan kasihilah sesamamu manusia seper-

ti dirimu sendiri; Akulah Tuhan,” menga-

jarkan bahwa mengasihi Allah juga berarti 

mengasihi sesama. Melalui ayat ini juga di-

tegaskan tentang pentingnya etika dalam ke-

hidupan bersama, terutama dalam memba-

ngun relasi sosial yang sehat.2 Secara khu-

sus memang Kitab Imamat bertemakan ten-

tang kekudusan bangsa Israel.3 Dalam kon-

teks ini, konsep kekudusan memiliki hubu-

ngan erat dengan tindakan sosial untuk me-

ngasihi sesama sebagai bentuk keramahan 

terhadap orang lain. Sehingga, prinsip kasih 

ini dapat menjadi kritik terhadap praktik so-

sial yang masih diwarnai oleh sikap intole-

ransi, diskriminasi dan mulai hilangnya em-

pati kemanusiaan. Dengan demikian, nilai 

kasih dalam teks ini memberikan arah pem-

baruan bagi penerapan etika sosial dan pe-

nguatan nilai kemanusiaan dalam Sila Ke-

dua Pancasila. 

Beberapa penelitian terkait telah di-

lakukan. Hendrik L. Bosman dengan mem-

bahas pendefinisian ulang etika kekudusan 

 
2  Timotius Sukarna, Delpi Novianti, and Terifena 

Julien Lontoh, “Kajian Teologis Hukum Kasih 

Berdasarkan Markus 12:31 Relevansinya Dengan 

Falsafah Sunda Silih Asih, Silih Asah, Silih Asuh 

Dan Implementasinya Bagi Toleransi Beragama,” 

JURNAL KADESI 6, no. 1 (April 2, 2023): 22–45, 

https://doi.org/10.54765/EJURNALKADESI.V6I1.73. 
3 Andreas Hauw, “Teks, Konteks Dan Hermeneutika 

Imamat 18:22 Dan 20:13,” SOLA GRATIA: Jurnal 

Teologi Biblika Dan Praktika 17, no. 9 (March 30, 

2015): 1–38, https://doi.org/10.47596/SG.V17I9.145. 

dalam Imamat 19, mengatakan bahwa ke-

kudusan tidak hanya didapatkan pada ritual 

saja, tetapi kekudusan juga merupakan peri-

laku etis terhadap sesama, termasuk orang 

asing yang tinggal di antara umat Israel. 

Mengasihi sesama dan orang asing melibat-

kan tindakan khusus yang membuka ruang-

ruang dan relasi-relasi yang baru dan trans-

formatif di seluruh aspek kehidupan sosial.4 

Atar Livneh, yang fokus utamanya adalah 

membahas penafsiran Imamat 19:17-18, me-

ngungkapkan bahwa dalam Kitab Yobel, 

menafsirkan Imamat 19:17-18 sebagai fon-

dasi relasi sosial dalam komunitas Yahudi. 

Sementara itu Iga Ghufrani Juniarti, dkk., 

fokus pada bagaimana pengaruh globalisasi 

terhadap rasa nasionalisme, yang kemudian 

mendorong pentingnya pengimplementasi-

an nilai-nilai kemanusiaan yang adil dan ber-

adab untuk keberlangsungan kehidupan ber-

bangsa.5 Anissa Cipta Ramadani dkk., men-

jelaskan penerapan nilai-nilai dasar Panca-

sila, khususnya sila kedua, dalam kehidu-

pan bermasyarakat. Lebih lanjut dalam arti-

kel ini ditekankan pentingnya menjunjung 

4 Hendrik L. Bosman, “Loving the Neighbour and 

the Resident Alien in Leviticus 19 as Ethical 

Redefinition of Holiness,” Old Testament Essays 31, 

no. 3 (2018): 571–90, https://doi.org/10.17159/ 

2312-3621/2018/V31N3A10. 
5 Iga Ghufrani Juniarti, Yayang Furi Furnamasari, 

and Dinie Anggraeni Dewi, “Implementasi Nilai-

Nilai Yang Terdapat Pada Sila Kedua Pancasila 

Terhadap Kehidupan Bangsa,” Jurnal Pendidikan 

Tambusai 5, no. 3 (2021): 7273–77. 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

785 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

tinggi hak asasi manusia, menghargai kesa-

maan hak dan derajat tanpa membedakan 

suku, ras, keturunan, status sosial, maupun 

agama.6 

Berdasarkan penelitian-penelitian ter-

sebut, belum ditemukan penelitian yang se-

cara khusus mengkaji relevansi etika sosial 

dalam Imamat 19:18 terhadap sila kedua 

Pancasila. Sehingga, yang menjadi fokus pe-

nulis dalam penelitian ini adalah memahami 

bagaimana prinsip etika sosial dalam Ima-

mat 19:18 dapat berkontribusi pada pengua-

tan implementasi sila kedua Pancasila, ter-

utama untuk menjawab tantangan sosial, se-

perti kasus intoleransi, pengabaian kaum ter-

marginalkan dan diskriminasi yang masih 

marak terjadi. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode 

penelitian kualitatif dengan pendekatan her-

meneutik terhadap Imamat 19:18. Secara 

khusus pendekatan ini bertujuan untuk meng-

gali makna etika sosial yang terkandung di 

dalam teks tersebut. Sebagai lensa analisis, 

penelitian ini menggunakan teori etika so-

sial Mahatma Gandhi yang berpusat pada 

prinsip ahimsa (tanpa kekerasan), satyagra-

ha (berpegang pada kebenaran), dan seva 

 
6  Anissa Cipta Ramadani, Fatima Az-Zahra, and 

Helen Dwi Mawarni, “Implementasi Nilai Pancasila 

Sila Kedua Dalam Kehidupan Bermasyarakat,” 

Indigenous Knowledge 2, no. 5 (December 21, 

(pelayanan kepada sesama). Ketiga prinsip 

ini dipahami sebagai bentuk tanggung jawab 

moral dalam relasi sosial yang menolak 

balas dendam, kebencian, dan kekerasan. 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Hermeneutik Tekstual Imamat 19:18 

Imamat 19:18 berbunyi, “Janganlah 

engkau menuntut balas, dan janganlah me-

naruh dendam terhadap orang-orang sebang-

samu, melainkan kasihilah sesamamu ma-

nusia seperti dirimu sendiri; Akulah Tuhan.” 

Teks ini dimulai dengan dua larangan yang 

tegas, yaitu “Janganlah engkau menuntut 

balas” (תִקֹם  lo tiqqom) dan “janganlah ,לאֹ 

menaruh dendam,” תִטֹר  Kata .(lo tittor) לאֹ 

kerja  תִקֹם berasal dari akar kata נקם (naqam), 

yang berarti “membalas dendam,” yang ber-

bentuk imperfect qal, second person mascu-

line singular. Dalam tradisi hermeneutik 

Yahudi, khususnya dalam Midrash Halakhah, 

kata ini dipahami sebagai larangan terhadap 

tindakan pembalasan secara pribadi, yang 

kemudian bertentangan dengan prinsip ke-

adilan yang ditetapkan oleh Tuhan.7 

Menurut Baruch A. Levine, dalam 

konteks hukum kekudusan (holiness code), 

larangan ini bersumber dari struktur sosial 

Israel setelah mereka dibebaskan dari per-

2023): 347–52, https://jurnal.uns.ac.id/indigenous/ 

article/view/78932. 
7 Jacob Neusner, The Mishnah: A New Translation 

(Yale University Press, 1988), 50. 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

786 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

budakan, yang berupaya menghapus siklus 

kekerasan antar suku melalui pengaturan 

hukum kekudusan.8 Kemudian, kata tittor 

yang berasal dari kata Ibrani natar, yang be-

rarti menyimpan atau memelihara dendam 

dalam hati. Istilah ini sebagai “kemarahan 

tersembunyi” yang jika tidak dikendalikan 

dapat merusak komunitas dari dalam.9 Jacob 

Milgrom menambahkan bahwa pengendali-

an diri terhadap emosi ini merupakan ben-

tuk partisipasi dalam kekudusan Allah. 10 

Dalam konteks ini larangan tersebut agak-

nya juga mengarah pada suatu bentuk tinda-

kan yang juga dibarengi dengan perasaan. 

Itu artinya keadilan sosial belum cukup ke-

tika hanya ditandai dengan ketiadaan keke-

rasan, tapi juga perasaan yang tulus, bebas 

dari rasa dendam yang masih tersimpan da-

lam hati. 

Kata benda    נ י בְּ  (benei) berbentuk 

konstruk jamak maskulin, dapat diartikan 

anak-anak atau bisa juga anggota suatu ke-

lompok. Untuk itumkata ini, karena juga 

bersifat jamak, menegaskan bahwa anak-

anak yang dimaksudkan adalah orang-orang 

suatu bangsa. Kemudian pada kata benda 

konstruk maskulin tunggal  ֶּ֔ךָעַמ  (‘ammekha) 

diterjemahkan sebagai “bangsa” sehingga 

 
8 Baruch A. Levine, The JPS Torah Commentary: 

Leviticus (Jewish Publication Society (JPS), 1989), 

130. 
9  Rashi, “Commentary on Leviticus 19:18,” n.d., 

https://www.sefaria.org/Rashi_on_Leviticus.19.18. 

kedua kata ini jika digabungkan berarti 

“anak-anak bangsamu.” Kedua kata benda 

ini secara tekstual merujuk pada sesama 

anggota komunitas Israel. Akan tetapi da-

lam perihal hukum Imamat, ini tidak terba-

tas pada hubungan etnis tetapi mencakup 

seluruh umat yang terikat dalam perjanjian 

dengan Tuhan. Hal ini ditegaskan lebih lan-

jut dalam Imamat 19:34, ketika Tuhan juga 

memerintahkan untuk mengasihi orang asing 

yang tinggal di antara mereka. Jadi, kasih 

dalam konteks ini dimulai dari internal ko-

munitas, tetapi tidak berhenti di situ, kemu-

dian meluas kepada siapa saja yang hidup 

bersama. Bruce Waltke mencatat bahwa is-

tilah ‘am di sini tidak hanya menunjuk ke-

lompok sosial tetapi juga menunjukkan jali-

nan moral dan spiritual antar anggota ma-

syarakat.11 

Perintah untuk “mengasihi sesama-

mu”  ָעֲך ר  ת   לְּ הַבְּ ָֽ א  ֥וְּ  (ve’ahavta lereaka), meng-

gunakan kata kerja ve’ahavta, dari akar kata 

’ahav yang berarti kasih. Kata kerja “meng-

asihi” tidak diikuti oleh objek tidak lang-

sung yang ditunjukkan oleh penggunaan ka-

ta depan le, yang berarti “kamu harus me-

nunjukkan kasihmu kepada” atau “berbuat 

10  Jacob Milgrom, Leviticus 17–22 (New Haven: 

Yale University Press, 2000), 165-70. 
11  Bruce K. Waltke, An Old Testament Theology 

(Grand Rapids: Zondervan, 2007), 447-49. 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

787 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

baik kepada.”12 Gerhard von Rad menun-

jukkan bahwa dalam tradisi Israel, kata 

’ahav berakar pada ide kesetiaan dalam per-

janjian, sehingga mengasihi sesama adalah 

bentuk ketaatan kepada Allah.13 Kaminsky 

juga mengungkapkan bahwa bentuk kasih 

sebagai suatu kewajiban moral pada sesama 

warga Israel saat itu. 

Latar belakang munculnya perintah 

untuk saling “mengasihi” ini pada periode 

pasca-pembuangan, ketika Israel dalam 

suatu masyarakat campuran.14 Dalam situa-

si yang demikian kasih ditunjukkan untuk 

sesama dan orang asing yang menetap di 

sana. Hal ini menjadi kritik terhadap pema-

haman diri Israel akan persepsi ekslusif dan 

menganjurkan pendekatan inklusif untuk 

menjadi Israel.  Dalam ruang lingkup sosial, 

kasih kepada sesama berarti bertindak adil, 

merawat yang lemah, dan tidak berdiam diri 

terhadap kesalahan moral yang ada dalam 

komunitas. Termasuk menegur juga menja-

di bagian dari tanggung jawab untuk meng-

asihi, dengan pemahaman bahwa Tuhan ha-

dir di tengah umat-Nya.15 Dengan demiki-

an, kasih merupakan suatu tindakan yang 

 
12 Bosman, “Loving the Neighbour and the Resident 

Alien in Leviticus 19 as Ethical Redefinition of 

Holiness.” 
13 Gerhard von Rad, Old Testament Theology: The 

Theology of Israel’s Historical Traditions, Vol. 1 

(New York: Harper & Row Publisher, 1962), 234-36. 
14 Bosman, “Loving the Neighbour and the Resident 

Alien in Leviticus 19 as Ethical Redefinition of 

Holiness.” 

menjunjung martabat, dan tetap melibatkan 

tanggung jawab bersama dalam membentuk 

suatu masyarakat yang benar. 

Lebih lanjut lagi pada kata reaka da-

lam ayat ini kemungkinan besar awalnya 

merujuk secara spesifik kepada sesama orang 

Israel. Dalam konteks Imamat 19:18 terda-

pat pandangan yang berbeda tentang siapa 

sebenarnya yang dimaksud dengan reaka. 

Rabbi Akiva menyebut ayat ini sebagai prin-

sip agung dalam Taurat dan cenderung me-

mahami kata reaka merujuk hanya kepada 

sesama orang Yahudi. Ini didukung oleh 

konteks langsung ayat tersebut yang me-

nyebut “janganlah menaruh dendam terhadap 

orang-orang sebangsamu” (benei ‘amekha). 

Di sisi lain Ben Azzai, murid Rabbi Akiva, 

memahaminya secara universal, bahwa ka-

sih harus mencakup semua manusia karena 

semua diciptakan menurut gambar Allah.16 

Namun, seperti yang telah dijelaskan di 

atas, agaknya cakupan kasih diperluas ke-

pada orang asing yang tinggal di antara bang-

sa Israel yang disebut ger. Meskipun kedua 

kelompok ini tetap dibedakan secara status 

hukum dan kultus, perintah untuk menga-

15  Joel S. Kaminsky, “Loving One’s (Israelite) 

Neighbor: Election and Commandment in Leviticus 

19,” Interpretation- Journal of Bible and Theology 

62, no. 2 (2008): 123–33, https://doi.org/10.1177/ 

002096430806200202. 
16 Raphael Jospe, “Love Your Fellow as Yourself: 

Universalism and Particularism in Jewish Interpretations 

of Leviticus 19:18,” JCRelations, n.d., https://www. 

jcrelations.net/article/jospe-raphael.html. 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

788 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

sihi baik sesama Israel maupun orang asing 

menunjukkan bahwa kasih harus berperan 

lebih luas, tidak terbatas pada suatu kelom-

pok tertentu.17 Dalam hal ini, hukum keku-

dusan menampilkan suatu dorongan untuk 

menjadikan kasih sebagai etika sosial yang 

inklusif namun tetap berbasis identitas reli-

gius. Agaknya hal ini menjadi cara Israel 

untuk memperluas tanggung jawab sosial-

nya kepada pihak yang rentan, seraya tetap 

menjaga peran mereka sebagai komunitas 

yang kudus. 

Kemudian pada frasa kamokha, “se-

perti dirimu sendiri,” memberikan suatu prin-

sip etika yang sangat kuat. Frasa ini memin-

ta untuk menjadikan diri mereka sendiri se-

bagai tolok ukur bagaimana mereka mem-

perlakukan orang lain. Emmanuel Levinas 

menyebut ini sebagai etika “perjumpaan de-

ngan yang lain,” sehingga wajah sesama ini 

dilihat sebagai cerminan dari nilai diri sen-

diri. Mengasihi sesama seperti diri sendiri 

juga erat kaitannya dengan iden-titas umat 

pilihan. Artinya, seseorang tidak bisa meng-

asihi orang lain dengan benar jika tidak me-

mahami kasih Allah yang terlebih dahulu 

memilih dan memanggil umat-Nya untuk 

menjadi kudus. 

 
17  Kaminsky, “Loving One’s (Israelite) Neighbor: 

Election and Commandment in Leviticus 19.” 
18 Milgrom, Leviticus 17–22, 175. 
19 Richard A. Allbee, “Asymmetrical Continuity of 

Love and Law between the Old and New Testaments: 

Penutup ayat ini, “ani YHWH,” yang 

berarti “Akulah Tuhan,” menempatkan se-

luruh struktur etika ini pada dasar teologis 

yang kokoh. Sehingga juga menjadi peng-

ingat bahwa seluruh tatanan moral umat 

Israel berakar pada karakter dan kekudusan 

Allah. Milgrom menyebut ini sebagai pene-

gasan bahwa semua etika sosial yang dila-

kukan manusia merupakan refleksi dari ke-

kudusan Allah. 18  Richard Allbee mendu-

kung hal ini dengan menyatakan bahwa 

frasa “ani YHWH” mengafirmasi bahwa hu-

kum sosial dan kasih terhadap sesama ber-

sumber langsung dari keberadaan Allah sen-

diri.19 Untuk itu ketika seseorang gagal me-

ngasihi sesama “seperti dirinya sendiri,” itu 

bukan hanya pelanggaran terhadap sesama, 

tetapi juga terhadap Allah yang menjadi 

sumber moralitas umat perjanjian. 

Makna/asas Sila Kedua Pancasila 

Sila Kedua Pancasila, yaitu “Kema-

nusiaan yang Adil dan Beradab,” mengan-

dung asas-asas fundamental yang menjadi 

fondasi moral kehidupan berbangsa dan ber-

negara. Nilai kemanusiaan yang ada dalam 

sila ini memiliki perpijakan dan suatu arah 

yang jelas, yaitu keadilan dan keadaban. 

Kata “adil” ini merujuk pada keseimbangan 

Explicating the Implicit Side of a Hermeneutical 

Bridge, Leviticus 19.11-18,” Journal for the Study of 

the Old Testament 31, no. 2 (2006): 147–66, https:// 

doi.org/10.1177/0309089206073098. 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

789 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

antara hak dan kewajiban individu dalam 

masyarakat, sedangkan “beradab” mengacu 

pada nilai-nilai moral dan kebudayaan luhur 

yang menjunjung tinggi martabat manusia 

sebagai makhluk rasional dan bermoral.20 

Sehingga, sila kedua Pancasila adalah peng-

akuan terhadap hakikat manusia sebagai 

makhluk bermartabat, setara, dan memiliki 

hak-hak kodrati yang tidak boleh direduksi 

oleh kekuasaan politik, sistem ekonomi, 

atau konstruksi sosial tertentu. Akan tetapi 

hak-hak individu akan dibatasi oleh sifat 

dasar manusia sebagai makhluk sosial. 21 

Dengan demikian hak-hak asasi manusia ti-

dak dapat dilepaskan dari kesediaan untuk 

menjalankan tanggung jawab sosial, karena 

antara hak dan tanggung jawab merupakan 

satu kesatuan yang tak terpisahkan. Itu arti-

nya menjadi manusia yang adil dan beradab 

selain memperjuangkan hak diri sendiri, ju-

ga tentang memperjuangkan hak orang lain.  

Dalam kerangka filsafat Pancasila, 

hakikatnya adalah pemahaman yang seda-

lam-dalamnya mengenai manusia yang se-

utuhnya, bukan menyebut manusia secara 

segmental, seperti homo ekonomikus, homo 

feber, dan sebagainya. Keutuhan yang di-

 
20 Genesius Nurak, F. X. Marmidi, and Carolus A. 

Sihaloho, “Kemanusiaan Yang Adil Dan Beradab 

Menurut Pancasila: Tinjuan Etis Atas Sila II Dari 

Pancasila,” in Seminar Nasional Filsafat Teologi, 

2023, 32. 
21 Slamet Sutrisno, Filsafat Dan Ideologi Pancasila 

(Yogyakarta: Penerbit ANDI, 2006), 75. 

maksudkan ialah hakikat manusia majemuk 

tunggal atau monopluralis. Itu artinya terdi-

ri dari unsur-unsur yang banyak jumlahnya, 

yang berpasang-pasangan (monodualis), dan 

menjadi satu.22 Pada prinsipnya sila kedua 

Pancasila menghendaki untuk bersesuaian 

dengan hakikat manusia. oleh karena itu ha-

rus adil dan beradab. Manusia yang beradab 

memiliki daya cipta, rasa, karsa, dan keya-

kinan, sehingga jelas adanya perbedaan an-

tara manusia dan hewan. Dengan demikian, 

manusia dipahami sebagai individu yang ber-

nilai dan sebagai makhluk sosial yang tidak 

dapat hidup terpisah dari komunitasnya. 

Oleh karena itu, relasi antar manusia seha-

rusnya didasarkan pada prinsip solidaritas, 

tanggung jawab, dan keadilan kolektif, se-

bagai ekspresi dari kemanusiaan yang sejati. 

Pancasila sebagai suatu sistem filsa-

fat saling berkaitan antara satu sila dengan 

yang lain, lebih tepatnya merupakan suatu 

kesatuan yang tidak dapat dipisahkan. Hal 

ini kemudian diperkuat dengan pernyataan 

Notonagoro yang menjelaskan bahwa sila-

sila Pancasila mewujud dalam suatu bangu-

nan hierarkis-piramidal.23 Hierarkis yang di-

maksudkan bahwa sila-sila Pancasila saling 

22 Sunarjo Wreksosuhardjo, Filsafat Pancasila Secara 

Ilmiah Dan Aplikatif (Yogyakarta: Penerbit ANDI, 

2004), 53-54. 
23 Wreksosuhardjo, 43. 

 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

790 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

terkait dengan sila yang terdahulu menjadi 

sumber nilai yang menjiwai sila berikutnya.  

Dalam konteks sila kedua, diliputi 

dan dijiwai oleh sila pertama, meliputi dan 

menjiwai sila-sila berikutnya. Dalam hal 

ini, sila kedua merupakan pengejawantahan 

nilai ketuhanan dalam relasi antar manusia. 

Artinya, keimanan mendorong untuk mem-

perlakukan sesama dengan adil, hormat, dan 

bermartabat. Kemudian sila ketiga, mem-

perlihatkan bahwa bangsa Indonesia men-

junjung tinggi kehidupan bersama yang ru-

kun, terlepas dari keberagaman suku, aga-

ma, dan budaya. Dalam hal ini nilai kema-

nusiaan menjadi dasar moral yang menga-

rahkan kehidupan bersama agar tetap meng-

hormati martabat setiap individu maupun 

kelompok. Sila kedua juga mengamanatkan 

pembangunan sistem sosial-politik yang men-

junjung tinggi pengakuan atas keberagaman 

manusia, dengan berlandaskan pada nilai 

empati dan keadilan. Dengan demikian, ni-

lai kemanusiaan dalam Pancasila tidak ha-

nya berlaku dalam hubungan antarpribadi, 

tetapi juga menjadi pedoman utama dalam 

membangun lembaga dan kebijakan negara 

yang adil dan beradab. 

Rumusan “Kemanusiaan yang Adil 

dan Beradab” lahir dari semangat anti-ko-

lonialisme dan anti-dehumanisasi yang men-

jadi kerangka ideologis bangsa Indonesia 

menjelang kemerdekaan. Pidato Ir. Soekarno 

pada 1 Juni 1945 menegaskan bahwa dasar 

negara Indonesia yang merdeka harus ber-

tumpu pada “internasionalisme atau peri-

kemanusiaan,” yaitu solidaritas global yang 

menolak imperialisme dan penindasan atas 

dasar ras maupun bangsa. Pernyataan ini se-

bagai bentuk reaksi terhadap kolonialisme 

Eropa, dan cerminan tekad bangsa untuk 

membentuk tata dunia baru yang menjun-

jung martabat manusia secara universal. Itu 

artinya kemanusiaan yang termuat dalam 

Pancasila berlaku untuk semua orang dan 

semua bangsa. Kemanusiaan yang bersifat 

universal ini harus menjadi fondasi bagi ke-

bangsaan dan nasionalisme. Artinya, pan-

dangan tentang kemanusiaan harus menca-

kup seluruh aspek kehidupan manusia, bu-

kan terbatas pada sikap fanatik terhadap sua-

tu bangsa atau kepercayaan tertentu (chau-

vinisme). Soekarno sendiri mengimpikan sua-

tu bentuk kemanusiaan yang mampu me-

rangkul dunia dalam semangat persaudaraan. 

Makna “adil dan beradab” dalam 

sila kedua tidak dapat dilepaskan dari prin-

sip non-diskriminasi dan inklusivitas sosial. 

Konstitusi Indonesia mempertegas hal ini 

melalui Pasal 28 ayat (2) UUD 1945 yang 

menyatakan bahwa, “setiap orang berhak be-

bas dari perlakuan yang bersifat diskrimina-

tif atas dasar apapun dan berhak mendapat-

kan perlindungan terhadap perlakuan yang 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

791 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

bersifat diskriminatif itu.”24 Artinya, negara 

dituntut untuk berperan aktif sebagai pelin-

dung hak asasi, terutama bagi kelompok 

yang rentan, seperti: minoritas agama, etnis, 

penyandang disabilitas, serta masyarakat mis-

kin. Tantangannya terletak pada kesenjang-

an antara norma hukum dan dalam prak-

tiknya yang sering kali menunjukkan kura-

ngnya etika kemanusiaan. Kasus-kasus in-

toleransi, diskriminasi, atau kekerasan ber-

basis identitas menunjukkan bahwa penega-

kan nilai sila kedua masih menghadapi ham-

batan struktural. 

Dalam konteks etika sosial, nilai-

nilai sila kedua dapat diintepretasikan untuk 

menjawab tantangan yang hingga saat ini 

sering kali masih menjadi suatu permasala-

han seperti intoleransi, pelanggaran hak asa-

si manusia, dan ketimpangan ekonomi. Sila 

ini sebagai seruan moral untuk adanya suatu 

reformasi struktural. Artinya, sistem hukum, 

pendidikan, ekonomi, dan pemerintahan ha-

rus dievaluasi dan disusun ulang agar ber-

pihak pada keadilan sosial yang beradab. 

Franz Magnis-Suseno menegaskan bahwa 

sila ini mengandung tuntutan untuk “mewu-

judkan tatanan sosial yang memungkinkan 

setiap orang berkembang secara manusia-

 
24 Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia 

Tahun 1945, Amandemen ke-2, Pasal 28I ayat (2). 
25 Franz Magnis-Suseno, Etika Politik: Prinsip Moral 

Dasar Kenegaraan Modern (Jakarta: Gramedia, 2018), 

123. 

wi.”25 Dalam kerangka ini, sila kedua me-

rupakan kunci penataan ulang negara agar 

menjamin kesejahteraan yang merata, meng-

hormati perbedaan, dan membentuk masya-

rakat yang empatik dan solider. 

Prinsip-prinsip Etika Sosial menurut 

Mahatma Gandhi 

Etika Etika sosial dalam pandangan 

Mahatma Gandhi berpijak pada kesadaran 

bahwa setiap manusia memiliki nilai moral 

yang sama karena berasal dari sumber ilahi 

yang satu. Oleh sebab itu, hubungan antar 

manusia harus dibangun atas dasar kasih, 

kebenaran, dan pengendalian diri, bukan 

kebencian ataupun kekuasaan. Dalam ke-

rangka ini segala bentuk kekerasan fisik 

maupun batiniah ditolak karena dianggap 

bertentangan dengan hakikat kemanusiaan. 

Manusia, menurut Gandhi, pada dasarnya 

tidak hanya hidup untuk dirinya sendiri, na-

mun juga memiliki tanggung jawab moral 

terhadap sesama dan seluruh ciptaan. Kesa-

daran moral inilah yang kemudian dirumus-

kan melalui tiga prinsip etika sosial utama, 

yaitu ahimsa (tanpa kekerasan), satyagraha 

(berpegang pada kebenaran), dan seva (pe-

layanan kepada sesama). Ketiga prinsip ini 

tidak hanya bersifat moral, pun juga spiri-

 

 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

792 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

tual, karena menuntun manusia untuk hidup 

dalam cinta kasih yang aktif terhadap selu-

ruh ciptaan.26 

Mahatma Gandhi melihat bahwa 

akar dari penderitaan sosial terletak pada 

kekerasan (himsa) dalam berbagai bentuk-

nya, baik yang tampak melalui tindakan 

maupun yang tersembunyi dalam kebencian 

dan dendam. Sebaliknya, kasih dan tanpa 

kekerasan (ahimsa) merupakan dasar bagi 

terciptanya tatanan sosial yang adil, damai, 

dan manusiawi.27 Prinsip inilah yang men-

jadi fondasi seluruh gagasan etika sosial 

Gandhi, yang mengajarkan bahwa peruba-

han sosial sejati hanya dapat terjadi melalui 

perubahan moral individu terlebih dahulu, 

bukan dengan kekuatan fisik atau kekuasa-

an politik. 

Ahimsa bukanlah sikap pasif, na-

mun juga tindakan sadar untuk menolak 

membalas kejahatan dengan kejahatan. 28 

Itu pun juga mencakup kemampuan untuk 

menahan diri dari keinginan membalas den-

dam, sebagai bentuk kekuatan moral sejati. 

Gandhi menyebut bahwa kasih yang sejati 

adalah kekuatan aktif yang mampu mengu-

bah hati musuh menjadi sahabat, karena ke-

 
26 I Ketut Wisarja and I Ketut Sudarsana, “Membaca 

Ulang Pemikiran Gandhi Tentang Kemanusiaan,” 

Jurnal Ilmu Sosial Dan Humaniora 7, no. 1 (August 

12, 2018): 9–22, https://doi.org/10.23887/JISH-

UNDIKSHA.V7I1.12987. 
27 Wisarja and Sudarsana. 
28  Gede Agus Siswadi, “Filsafat Nir-Kekerasan 

Dalam Perspektif Mohandas Karamchand Gandhi 

bencian tak akan pernah dapat dihilangkan 

dengan kebencian; kebencian dihilangkan 

dengan cinta kasih. Inilah hukum yang tak 

dapat diubah.29 Maka, kasih terhadap sesa-

ma artinya sebagai suatu komitmen moral 

untuk membangun keadilan dan perdamai-

an dalam kehidupan sosial. 

Selanjutnya, prinsip satyagraha yang 

berarti “berpegang teguh pada kebenaran” 

menjadi prinsip etika sosial kedua yang 

menegaskan bahwa perjuangan melawan 

ketidakadilan harus dilakukan tanpa keben-

cian. Gagasan dibalik satya, yang artinya 

“kebenaran,” adalah hanya kebenaranlah 

yang benar-benar ada karena kebenaran bu-

kan apa yang membawa kebaikan pada wak-

tu, tempat dan kondisi tertentu saja, namun 

apa yang tidak pernah berubah. Kejahatan, 

ketidakadilan, dan kebencian hanya ada se-

lama kita mendukungnya, mereka tidak me-

miliki keberadaan dengan sendirinya. Tan-

pa kerja sama kita, disengaja atau tanpa se-

ngaja ketidakadilan tidak mungkin berlanjut. 

Menurut Gandhi satyagraha men-

coba menyelesaikan apa yang menjadi sum-

ber konflik tersebut, “mencari cara untuk 

menghilangkan antagonisme, tetapi juga bu-

Dan Relevansinya Dalam Pencegahan Gerakan 

Radikalisme Di Indonesia,” Satya Widya: Jurnal 

Studi Agama 5, no. 2 (December 29, 2022): 48–65, 

https://doi.org/10.33363/SWJSA.V5I2.875. 
29 Eknath Easwaran, Gandhi the Man: Seorang Pria 

Yang Mengubah Dirinya Demi Dunia, trans. Yendhi 

Amalia and Hari Mulyana (Sleman, Yogyakarta: PT 

Bentang Pustaka, 2014), 125-28. 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

793 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

kan orang antagonisnya.” Tujuan dari sa-

tyagraha adalah menyelesaikan sumber kon-

flik yang utama. Karena itu, satyagraha men-

coba menyelesaikan konflik dengan mem-

bujuk pihak lawan untuk melihat nilai dari 

visi tanpa kekerasan, di mana harmoni lebih 

bermanfaat daripada perselisihan.30 Dengan 

demikian, tindakan sosial harus dilandasi 

oleh kejujuran dan ketulusan hati, bukan ma-

lahan oleh dorongan untuk menang atau 

membalas. Dalam konteks sosial, satyagraha 

menuntun manusia untuk melawan berba-

gai bentuk ketidakadilan dengan cara da-

mai, melalui keberanian moral, kesetiaan 

terhadap prinsip kemanusiaan, serta berpe-

gang pada kebenaran. 

Prinsip ketiga, seva atau pelayanan, 

merupakan perwujudan kasih yang aktif. 

Pelayanan kepada sesama merupakan ben-

tuk pengabdian kepada Tuhan melalui ma-

nusia. Seseorang tidak dapat mengasihi 

Tuhan tanpa mengasihi manusia, karena da-

lam diri setiap manusia terdapat percikan 

ilahi. Prinsip seva menuntut seseorang un-

tuk melampaui ego dan kepentingan pribadi 

demi kebaikan bersama. Pelayanan yang se-

jati, menurut Gandhi, tidak didorong oleh 

rasa iba atau superioritas moral, namun oleh 

kesadaran bahwa setiap tindakan kasih ada-

lah partisipasi dalam kebenaran (satya).31 

 
30 Easwaran, 239-40. 
31  Michal Erlich and Ricki Levi, “Sevā as a 

Postcapitalist Model for Environmental and Collective 

Melalui prinsip ini, Gandhi ingin menum-

buhkan solidaritas sosial yang mendorong 

kesejahteraan kolektif tanpa membeda-be-

dakan status sosial, agama, atau kasta. Me-

nolak bentuk pelayanan yang bersifat penuh 

pamrih, sehingga kemudian harus dijalan-

kan dengan kesadaran akan kesetaraan se-

tiap manusia. 

Secara keseluruhan, etika sosial 

Gandhi dapat dipahami sebagai upaya mem-

bangun tatanan masyarakat yang berlandas-

kan kasih, kebenaran, dan pelayanan. Ma-

syarakat yang ideal tidak didasarkan pada 

dominasi tertentu, namun komunitas moral 

yang dibentuk oleh individu-individu yang 

sadar akan tanggung jawab sosialnya. Se-

hingga, setiap individu memiliki peran mo-

ral untuk menciptakan perdamaian dan ke-

adilan, karena etika sosial sejati bermula da-

ri kesadaran pribadi yang mendalam akan 

kesatuan seluruh ciptaan. 

Perjumpaan antara Imamat 19:18 dengan 

Etika Sosial Mahatma Gandhi dan Sila 

Kedua Pancasila 

Nilai utama yang terkandung dalam 

Imamat 19:18 adalah larangan untuk me-

nuntut balas, menyimpan dendam, serta pe-

rintah untuk mengasihi sesama seperti diri 

sendiri, menjadi fondasi dari suatu tatanan 

Well-Being in the Postsecular Age,” Religions 16, 

no. 6 (June 12, 2025): 761, https://doi.org/10.3390/ 

REL16060761. 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

794 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

etika sosial. Ayat ini berbicara tentang hu-

bungan moral antara manusia dengan Tuhan, 

pun juga bagaimana manusia selayaknya 

membangun relasi yang sehat di dalam ko-

munitasnya. Dalam konteks masyarakat 

Israel kuno, perintah tersebut dimaksudkan 

untuk memutus rantai kekerasan dan ke-

bencian yang kerap muncul dalam kehidu-

pan sosial. Dengan demikian, kasih yang di-

maksud bukan hanya sikap lembut hati, na-

mun juga sebuah keputusan moral untuk ti-

dak membiarkan keadilan dibangun di atas 

balas dendam. Hal ini menunjukkan bahwa 

keadilan sejati lahir dari kasih yang meno-

lak kekerasan, dan kasih yang tulus hanya 

dapat diwujudkan melalui keadilan sosial 

yang merata bagi setiap orang. 

Etika sosial dalam Imamat 19:18 se-

jalan dengan pemikiran moral Mahatma 

Gandhi. Meskipun lahir dari konteks dan 

tradisi yang berbeda, keduanya memiliki 

semangat etis yang sama, yaitu mengutama-

kan cinta kasih dan tanggung jawab moral 

sebagai dasar kehidupan sosial. Prinsip ahimsa 

(tanpa kekerasan) dalam ajaran Gandhi men-

jadi cermin konkret dari larangan Imamat 

terhadap tindakan balas dendam (lo tiqqom) 

dan dendam tersembunyi (lo tittor). Bagi 

Gandhi, tanpa kekerasan bukanlah sikap pa-

sif, tetapi sebagai kekuatan aktif yang me-

nuntut keberanian untuk menahan diri, me-

ngasihi musuh, dan mematahkan lingkaran 

kebencian. Dalam kerangka ini, Imamat 

19:18 dan etika ahimsa berpadu dalam satu 

visi moral yang sama, kekudusan dan kema-

nusiaan hanya mungkin diwujudkan ketika 

manusia mampu mengalahkan kekerasan de-

ngan kasih. 

Lebih dari itu, prinsip satyagraha 

atau “berpegang pada kebenaran” memper-

dalam pesan etis dari Imamat 19:18. Jika 

teks Imamat menuntun manusia untuk me-

ngasihi dengan tulus tanpa dendam, maka 

Gandhi menunjukkan bagaimana kasih itu 

dapat diwujudkan dalam perjuangan sosial. 

Satyagraha mengajarkan bahwa kebenaran 

tidak perlu dipaksakan melalui kekuasaan, 

namun diperjuangkan dengan moralitas dan 

ketulusan. Dalam pandangan Gandhi, tuju-

an dari perjuangan adalah untuk mengubah 

permusuhan menjadi pemahaman dan re-

konsiliasi. Di sinilah titik temu antara Ima-

mat dan Gandhi, keduanya memandang ka-

sih sebagai jalan menuju keadilan dan per-

damaian yang sejati, sebuah etika sosial yang 

tidak hanya menolak kekerasan, tetapi juga 

aktif membangun jembatan kemanusiaan. 

Prinsip ketiga, seva, melengkapi dua 

prinsip sebelumnya dengan menegaskan di-

mensi praksis dari kasih. Jika Imamat 19:18 

menuntut kasih sebagai sikap moral, maka 

Gandhi menegaskan kasih itu harus diwu-

judkan dalam pelayanan nyata. Pelayanan 

dapat dimaknai sebagai bentuk pengabdian 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

795 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

kepada Tuhan melalui sesama manusia. Me-

lalui seva, kasih bergerak ke ruang sosial, 

menjadi suatu tindakan nyata dalam meno-

long yang lemah, memperjuangkan keadi-

lan, dan menumbuhkan solidaritas. Dengan 

demikian, etika sosial yang diajarkan Ima-

mat mendapatkan penguatan praksis mela-

lui kerangka Gandhi yang menekankan tin-

dakan kasih yang aktif dan universal. 

Dalam terang inilah, substansi etis 

dalam Imamat 19:18 menjadi sangat rele-

van dengan sila kedua Pancasila, “Kemanu-

siaan yang Adil dan Beradab,” terutama un-

tuk menjawab tantangan masyarakat masa 

kini dalam membangun tatanan sosial yang 

berkeadaban. Baik Imamat maupun Panca-

sila sama-sama berpijak pada penghorma-

tan terhadap martabat manusia dan penega-

kan keadilan sosial. Sila kedua Pancasila 

menuntut setiap warga negara untuk mem-

perlakukan sesama secara manusiawi, tanpa 

diskriminasi, tanpa kekerasan, dan dengan 

penghargaan terhadap hak-hak dasar setiap 

individu. Ketika nilai kasih dari Imamat di-

baca melalui prinsip-prinsip Gandhi, seperti 

ahimsa, satyagraha, dan seva, maka terben-

tuklah kerangka etika sosial yang juga rele-

van bagi kehidupan berbangsa, kasih men-

jadi dasar moral, kebenaran menjadi arah per-

juangan, dan pelayanan menjadi wujud kon-

kret kemanusiaan yang adil dan beradab. 

 

Relevansi ini tidak berhenti pada 

tataran moralitas pribadi. Dalam konteks 

sosial Indonesia, nilai-nilai tersebut menja-

di dasar penting bagi pembentukan masya-

rakat yang lebih damai dan berkeadaban. 

Ketika Pancasila berbicara tentang keadi-

lan, Imamat 19:18 mengingatkan bahwa ke-

adilan tanpa kasih hanya akan melahirkan 

kekerasan baru. Dan ketika Gandhi berbica-

ra tentang cinta tanpa kekerasan, ia sebenar-

nya sedang menegaskan apa yang diajarkan 

dalam Imamat, bahwa kedamaian sejati ha-

nya dapat lahir dari hati yang bebas dari 

dendam. Dengan kata lain, Imamat 19:18, 

Gandhi dan sila kedua Pancasila berjumpa 

dalam satu kesatuan nilai yang sama, yaitu 

membangun kemanusiaan yang berakar pa-

da kasih, kebenaran, dan tanggung jawab 

sosial. 

KESIMPULAN 

Imamat 19:18 dapat menjadi lan-

dasan praksis etis untuk membangun relasi 

sosial yang adil, empatik, dan beradab di 

tengah tantangan moral dan sosial bangsa 

masa kini. Prinsip tersebut sejalan dengan 

sila kedua Pancasila. Dengan demikian, umat 

Kristiani dipanggil untuk menegakkan ni-

lai-nilai Pancasila bukan hanya dalam ta-

taran normatif, pun juga dalam praksis so-

sial yang memuliakan setiap manusia tanpa 

diskriminasi. 

 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

796 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Penulis mengucapkan terima kasih 

kepada Ibu Merry Kristina Rungkat, seba-

gai penulis kedua dalam penelitian ini, yang 

berperan penting dalam menentukan arah 

pengerjaan, sehingga penulisan dan peneli-

tian ini boleh rampung. 

DAFTAR PUSTAKA 

Allbee, Richard A. “Asymmetrical Continuity 

of Love and Law between the Old and 

New Testaments: Explicating the 

Implicit Side of a Hermeneutical 

Bridge, Leviticus 19.11-18.” Journal 

for the Study of the Old Testament 31, 

no. 2 (2006): 147–66. https://doi.org/ 

10.1177/0309089206073098. 

Bosman, Hendrik L. “Loving the 

Neighbour and the Resident Alien in 

Leviticus 19 as Ethical Redefinition of 

Holiness.” Old Testament Essays 31, 

no. 3 (2018): 571–90. https://doi.org/ 

10.17159/2312-3621/2018/V31N3A10. 

Easwaran, Eknath. Gandhi the Man: 

Seorang Pria Yang Mengubah Dirinya 

Demi Dunia. Translated by Yendhi 

Amalia and Hari Mulyana. Sleman, 

Yogyakarta: PT Bentang Pustaka, 2014. 

Erlich, Michal, and Ricki Levi. “Sevā as a 

Postcapitalist Model for Environmental 

and Collective Well-Being in the 

Postsecular Age.” Religions 16, no. 6 

(June 12, 2025): 761. https://doi.org/ 

10.3390/REL16060761. 

Hauw, Andreas. “Teks, Konteks Dan 

Hermeneutika Imamat 18:22 Dan 

20:13.” SOLA GRATIA: Jurnal Teologi 

Biblika Dan Praktika 17, no. 9 (March 

30, 2015): 1–38. https://doi.org/10. 

47596/SG.V17I9.145. 

Jospe, Raphael. “Love Your Fellow as 
Yourself: Universalism and Particularism 

in Jewish Interpretations of Leviticus 
19:18.” JCRelations, n.d. https://www. 
jcrelations.net/article/jospe-
raphael.html. 

Juniarti, Iga Ghufrani, Yayang Furi 
Furnamasari, and Dinie Anggraeni 
Dewi. “Implementasi Nilai-Nilai Yang 
Terdapat Pada Sila Kedua Pancasila 
Terhadap Kehidupan Bangsa.” Jurnal 
Pendidikan Tambusai 5, no. 3 (2021): 
7273–77. 

Kaminsky, Joel S. “Loving One’s (Israelite) 
Neighbor: Election and Commandment 
in Leviticus 19.” Interpretation- 
Journal of Bible and Theology 62, no. 
2 (2008): 123–33. https://doi.org/10. 
1177/002096430806200202. 

Levine, Baruch A. The JPS Torah 
Commentary: Leviticus. Jewish 
Publication Society (JPS), 1989. 

Magnis-Suseno, Franz. Etika Politik: Prinsip 
Moral Dasar Kenegaraan Modern. 
Jakarta: Gramedia, 2018. 

Milgrom, Jacob. Leviticus 17–22. New 
Haven: Yale University Press, 2000. 

Neusner, Jacob. The Mishnah: A New 
Translation. Yale University Press, 
1988. 

Nurak, Genesius, F. X. Marmidi, and 
Carolus A. Sihaloho. “Kemanusiaan 
Yang Adil Dan Beradab Menurut 
Pancasila: Tinjuan Etis Atas Sila II 
Dari Pancasila.” In Seminar Nasional 
Filsafat Teologi, 2023. 

Rad, Gerhard von. Old Testament Theology: 
The Theology of Israel’s Historical 
Traditions, Vol. 1. New York: Harper 
& Row Publisher, 1962. 

Ramadani, Anissa Cipta, Fatima Az-Zahra, 
and Helen Dwi Mawarni. “Implementasi 
Nilai Pancasila Sila Kedua Dalam 
Kehidupan Bermasyarakat.” Indigenous 
Knowledge 2, no. 5 (December 21, 
2023): 347–52. https://jurnal.uns.ac.id/ 
indigenous/article/view/78932. 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

797 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

Rashi. “Commentary on Leviticus 19:18,” 

n.d. https://www.sefaria.org/Rashi_on 

_Leviticus.19.18. 

Siswadi, Gede Agus. “Filsafat Nir-

Kekerasan Dalam Perspektif Mohandas 

Karamchand Gandhi Dan Relevansinya 

Dalam Pencegahan Gerakan Radikalisme 

Di Indonesia.” Satya Widya: Jurnal 

Studi Agama 5, no. 2 (December 29, 

2022): 48–65. https://doi.org/10.33363/ 

SWJSA.V5I2.875. 

Sukarna, Timotius, Delpi Novianti, and 

Terifena Julien Lontoh. “Kajian Teologis 

Hukum Kasih Berdasarkan Markus 

12:31 Relevansinya Dengan Falsafah 

Sunda Silih Asih, Silih Asah, Silih 

Asuh Dan Implementasinya Bagi 

Toleransi Beragama.” JURNAL KADESI 

6, no. 1 (April 2, 2023): 22–45. https:// 

doi.org/10.54765/EJURNALKADESI

.V6I1.73. 

Sutrisno, Slamet. Filsafat Dan Ideologi 

Pancasila. Yogyakarta: Penerbit ANDI, 

2006. 

Waltke, Bruce K. An Old Testament 

Theology. Grand Rapids: Zondervan, 

2007. 

Wisarja, I Ketut, and I Ketut Sudarsana. 

“Membaca Ulang Pemikiran Gandhi 

Tentang Kemanusiaan.” Jurnal Ilmu 

Sosial Dan Humaniora 7, no. 1 

(August 12, 2018): 9–22. https://doi. 

org/10.23887/JISH-UNDIKSHA.V7I1. 

12987. 

Wreksosuhardjo, Sunarjo. Filsafat Pancasila 

Secara Ilmiah Dan Aplikatif. Yogyakarta: 

Penerbit ANDI, 2004. 

 

 

 


