
Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

766 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

 

 

 

 

 

 

 

New Friendship: 

Membangun Komunitas Moral dalam Relasi Disabilitas 
 

Imanuel Teguh Harisantoso 

Fakultas Teologi Universitas Kristen Satya Wacana 

imanuel.harisantoso@uksw.edu 

 

 

Abstract 

Individual conditions and complex social relational dialectics result in moral disability assess-

ment. Moral psychology helps to unravel disability issues and the importance of morality in build-

ing disability communities. Literature research becomes an effective dialogue, placing the writer 

in contact with documents, archives, and other documentation. This literature study found that 

empathy and good motivation place moral assessment for building an inclusive and transforma-

tive community. Secondly, new friendships and kinship constitute a disability community driven 

by the moral character of equality in perceiving disability, leading to true brotherhood. 

 

Keywords: caritative; empathy; kinship; moral psychology; transformative 

 

 

Abstrak 

Penilaian moral terhadap disabilitas tidak hanya ditentukan oleh kondisi indvidu, melainkan ha-

sil dialektika relasi sosial yang komplek. Psikologi moral membantu mengurai isu-isu disabili-

tas dan penting moralitas dalam membangun komunitas disabilitas. Penelitian pustaka menjadi 

dialog yang efektif, yang menempatkan penulis berelasi dengan dokumen, arsip, dan dokumen-

tasi lainnya. Dari studi pustaka ini ditemukan hasilnya bahwa empati dan motivasi yang baik 

menempatkan penilaian moralitas untuk membangun komunitas inklusi dan transformatif. Ke-

dua, new friendship dan paseduluran merupakan komuntas disabilitas yang didorong karakter 

moral kesetaraan dalam memandang disabilitas yang bermuara pada persaudaraan sejati. 

 

Kata Kunci: empati; persaudaraan; karitatif; psikologi moral; transformatif 

  

Submitted: 11 Juli 2025 Accepted: 14 September 2025 Published: 3 Februari 2026 

 

 

Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 
Volume 10, Nomor 2 (April 2026) 

ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
https://www.sttintheos.ac.id/e-journal/index.php/dunamis 

DOI: 10.30648/dun.v10i2.1874 
 

mailto:imanuel.harisantoso@uksw.edu
https://www.sttintheos.ac.id/e-journal/index.php/dunamis


Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

767 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

PENDAHULUAN 

Secara historis sikap moral terhadap 

disabilitas dapat dilihat dalam perkembang-

an pendekatan teori model yang ada. Model 

medis menempatkan disabilitas lebih digam-

barkan seperti seseorang yang sedang sakit 

dan karenanya membutuhkan penyembuhan 

dan bantuan dari kelompok profesional.1 Ob-

jektifikasi sebagai yang sakit, menurut pe-

nulis, kemudian menghadirkan sikap moral 

peduli, dan pada akhirnya menempatkan dis-

abilitas pada posisi objek belas kasihan. Teks-

teks Alkitab seringkali menempatkan dis-

abilitas sebagai kelompok yang tidak mam-

pu melakukan tugas dan tanggung jawab-

nya secara mandiri dan karenanya membu-

tuhkan tindakan pertolongan moral dari orang 

lain. Sebut saja pertolongan dan belas kasi-

han yang Yesus lakukan terhadap dua orang 

buta (Mat. 20:34; Yoh. 9:1-3). 

 

 
1 CBM, “Disability Inclusive Development Toolkit,” 

2017, 20.; Reynolds Thomas E., Disability and 

World Religions; An Introduction, ed. Darla Y. 

Schumm and Michael Stoltzus (Texas: Baylor 

University Press, 2016), 22.; Sheila A.M. McLean 

and Laura Williamson, Impairment and Disability: 

Law and Ethics at the Beginning and End of Life 

(Abingdon: Routledge-Cavendish, 2007), 12.; Rebecca 

Raphael, Biblica Corpora: Representations of Disability 

in Hebrew Biblical Literature (New York: T & T Clark 

International, 2008).; Imanuel Teguh Harisantoso, 

Gereja Dan Disabilitas (Salatiga: Satya Wacana 

University Press, 2024), 14-16.; Imanuel Teguh 

Harisantoso, “Persepsi Jemaat Tentang Kaum 

Disabilitas Dan Akses Mereka Ke Dalam Pelayanan 

Gereja,” VISIO DEI: JURNAL TEOLOGI KRISTEN 

4, no. 1 (June 7, 2022): 58–81, https://doi.org/10. 

35909/VISIODEI.V4I1.242. 

Dalam perkembangannya terdapat 

varian dari model medis, yang kemudian di-

sebut dengan pendekatan karitas (baca: be-

las kasihan).2  Sebuah model yang menem-

patkan disabilitas sebagai objek belas kasi-

han dan simpati. Sikap moral kartitatif ini-

lah yang biasanya menjadi andalan pelaya-

nan diakonia gereja dan lembaga-lembaga 

derma yang lain.3 Hannah Lewis menyebut-

kan bahwa moralitas belas kasihan kepada 

disabilitas biasanya didorong oleh pemaha-

man terkait dengan ekonomi moral (moral 

economy), pemberdayaan disabilitas (liberal 

development), tanggungjawab moral (taking 

responsibility) dan pembebasan disabilitas 

(liberation) dari perilaku moral diskriminatif.4 

Selain sikap moral seperti yang di-

tunjukkan oleh model medis dan karitatif, 

juga terdapat moralitas yang berkaitan de-

ngan model sosial. 5  Sikap kepedulian ini 

memberikan catatan dan kritik sosial yang 

2  Imanuel Teguh Harisantoso, “Pelayanan Karitas 

Sebagai Media Pembebasan Disabilitas Di Indonesia,” 

DUNAMIS: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani 

9, no. 1 (October 9, 2024): 399–416, https://doi.org/ 

10.30648/DUN.V9I1.1293.; Imanuel Teguh Harisantoso 

et al., “The Charity Model as a Tool for Disability 

Liberation in Indonesia,” in Emerging Trends in 

Smart Societies: Interdisciplinary Perspectives 

(Thailand - India: Routledge, 2023), 34-40. 
3 Harisantoso, Gereja Dan Disabilitas, 20. 
4 Hannah Lewis, Deaf Liberation Theology (England-

USA: Ashgate Publishing Limited, 2007), 89-104. 
5 Imanuel Teguh Harisantoso, “Nilai Diri Disabilitas 

Terhadap Dirinya Sendiri Dalam Model Disabilitas,” 

Jurnal Teologi Berita Hidup 5, no. 2 (2023): 586–

603, https://doi.org/10.38189/jtbh.v5i2.372. 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

768 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

mempertanyakan mengapa disabilitas ber-

ada di ruang-ruang alienasi, ruang-ruang re-

habilitasi dan jauh dari aksesibilitas sumber 

daya publik. Meminjam istilah Brett Webb 

Mitchel, disabilitas berada dalam kerangka 

berpikir institusionalisasi normalitas, meng-

alami pemisahan dan pengasingan (Segre-

gation and Seclusion).6 Mereka diterima te-

tapi tetap saja berada dalam pembedaan. 

Mitchel menyebutnya dengan “In the Same 

Room, Yet Separate but Equal,”7 diterima 

tetapi tetap berbeda. Sikap seperti ini ham-

pir mirip dengan prinsip psikologi moralitas 

masyarakat Jawa yang mengatakan “ngono 

ya ngono, ning aja ngono” (begitu ya begi-

tu, tetapi jangan begitu), yang memiliki pe-

san moral, supaya setiap orang tidak berle-

bihan dalam bertindak.8 Artinya, meskipun 

konsep inklusivitas sudah membuka pelu-

ang bagi disabilitas, tetapi tetap tidak dapat 

disetarakan dengan kelompok non disabili-

tas. Bahkan tidak jarang alasan pemberda-

yaan dan pendidikan, disabilitas “dijauhkan” 

dari keluarga dan akar sosial, kultural dan 

agamanya. Dengan kata lain, disabilitas men-

dapatkan perlakuan diskriminatif dan stig-

matif dalam kesehariannya.  

 
6 Brett Webb Mitchel, Beyond Accessibility: Toward 

Full Inclusion of People With Disability in Faith 

Community (New York: Church Publishing, 2010), 

6-7. 
7 Mitchel, 7-9. 
8 Rachmat Krisyantono, Teori-Teori Public Relations 

Perspektif Barat Dan Lokal: Aplikasi Penelitian Dan 

Praktik (Jakarta: Kencana, 2017), 368. 

Marx Tzvi mencatat bahwa sikap 

penolakan terhadap disabilitas memiliki akar 

historisnya tersendiri. 9  Stigmatisasi pada 

zaman kuno terekam dalam Alkitab, seba-

gaimana dapat dilihat dalam pembatasan 

bagi imam yang bercacat disebut sebagai 

yang tidak memenuhi syarat untuk melaya-

ni di Bait Allah (Im. 21:18-23) dan hewan 

bercacat tidak diterima sebagai korban. Da-

lam perjanjian damai Ammon, para pria da-

ri Jabesh-Gilead dicungkil mata kanan me-

reka sebagai tanda penghinaan (1Sam. 11:2). 

Begitu pula dengan Simson dicungkil kedua 

matanya (Hak. 16:21), dan Zedekiah (2Raj. 

25:7). Kecacatan dan kebutaan dianggap se-

bagai sesuatu yang memalukan (2Sam. 5:6). 

Gambaran kebutaan dan ketulian, dalam se-

jumlah kasus, adalah metafora untuk keti-

dakpedulian moralitas, yang merupakan cer-

minan lain dari stigmatisasi disabilitas.10 

Selanjutnya, sejarah mencatat peng-

alaman pahit eugenika memberikan gamba-

ran perihal sikap moral terhadap disabilitas. 

Secara politis menegaskan keberadaan orang-

orang dengan disabilitas dan “pembersihan 

rasial merupakan nafsu kenormalan.”11 Pa-

da awal abad ke-20 di Amerika dan negara-

9 Tzvi C Marx, Disability In Jewish Law (London 

and New York: Routldge, 2002), 53. 
10 Saul M. Olyan, Disability in the Hebrew Bible 

(New York: Cambridge University Press, 2008). 
11 Ali Rattansi, Rasisme: Sebuah Pengantar Singkat 

(Yogyakarta: BASABASI, 2022), 75. 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

769 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

negara sekitarnya, disabilitas intelektual se-

ringkali mengalami pemaksaan sterilisasi 

dengan alasan mengatasi kemerosotan mo-

ral. Bahkan pada tahun 1942-an dilakukan 

tindakan diskriminatif dengan nama ‘‘invo-

luntary euthanasia’’ (mercy killing) terhadap 

disabilitas. Pada periode yang sama, Nazi 

Jerman juga melakukan ‘‘involuntary eu-

thanasia” terhadap disabilitas intelektual dan 

atau orang-orang yang memiliki penyakit 

mental.12 

Seiring dengan penolakan, stigmati-

sasi dan marginalisasi keberadaan dan pe-

ran sosial disabilitas dari keluarga, komuni-

tas agama – termasuk gereja – dan masyara-

kat, tidak dapat dipungkiri muncul gerakan-

gerakan kepedulian, baik yang diinisiasi oleh 

masyarakat sipil maupun gereja. Sebut saja 

gerakan kepedulian terhadap disabilitas oleh 

masyarakat sipil, yang melahirkan model 

sosial “the Union of the Physically Impair-

ed Against Segregation” (UPIAS).13 Gera-

kan ini memberikan kritik yang tajam terha-

dap kondisi disabilitas pada tahun 1970-an 

di Inggris, bahwa kemiskinan orang-orang 

dengan disabilitas terutama dan pertama di-

sebabkan penindasan dan eksklusi terhadap 

 
12 James C. Harris, “Developmental Perspective on 

the Emergence of Moral Personhood,” in Cognitive 

Disability and Its Challenge to Moral Philosophy, 

ed. Eva Feder Kittay and Licia Carlson (USA-UK: 

Wiley-Blackwell Publishing Ltd, 2009), 55. 

disabilitas oleh masyarakat. Kondisi sema-

cam ini akan semakin buruk karena penilai-

an terhadap disabilitas ditentukan oleh “se-

orang ahli” yang menjadikannya mengala-

mi ketergantungan.14 Bagi UPIAS, disabili-

tas adalah situasi sosial, yang disebabkan 

oleh kondisi sosial dan karenanya membu-

tuhkan sikap dan tindakan moral yang tepat 

untuk mengeliminasi - (UPIAS, 1976, p. 3): 

“(a) Bahwa tidak ada satu aspek seperti pen-

dapatan, mobilitas, atau institusi yang di-

perlakukan secara terpisah; (b) Bahwa pe-

nyandang disabilitas seharusnya, dengan ban-

tuan dan nasihat dari orang lain, mengambil 

kendali atas kehidupan mereka sendiri, dan; 

(3) Bahwa para profesional, ahli, dan orang 

lain yang ingin membantu harus berkomit-

men untuk mempromosikan kendali terse-

but oleh penyandang disabilitas.”15 

Selanjutnya gerakan kepedulian dis-

abilitas yang diinisiasi oleh gereja. Sejak ta-

hun 1960-an, dewan gereja dunia (WCC) 

telah memperjuangkan tanggapan ekumenis 

terhadap disabilitas di antara gereja-gereja 

anggotanya ketika pertama kali menjajaki 

perlunya gereja untuk menjadi masyarakat 

yang lebih inklusif. Pekerjaan ini memper-

13 Michael Oliver, Understanding Disability: From 

Theory to Practice (USA: Macmillan Education, 

1996), 30. 
14 Michael Oliver, The Politics of Disablement (New 

York: Palgrave Macmillan, 1990), 109. 
15 Michael Oliver, Social Work with Disabled People 

(London: Macmillan Education, 1983), 114-15. 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

770 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

oleh momentum pada tahun-tahun berikut-

nya yang mengarah pada pembentukan Jari-

ngan Advokat Disabilitas Ekumenis (EDAN) 

selama sidang ke-8 WCC di Harare, 1998. 

Setelah pembentukannya, EDAN telah ber-

upaya untuk memperjuangkan tempat para 

penyandang disabilitas dalam masyarakat 

yang adil.16 

EDAN menyerukan gerakan “a 

church of all and for all” yang memberikan 

refleksi dan aksi bagaimana merobohkan 

tembok pemisah, prasangka, kompetisi, ke-

tidaktahuan bahkan kesalahpahaman teolo-

gis dan budaya terhadap disabilitas.17 Men-

dorong dan mempromosikan hadirnya ko-

munitas inklusi, bukan hanya mendorong un-

tuk adanya “persahabatan baru” (new friend-

ship)18 dengan disabilitas, melainkan sema-

ngat persaudaraan (paseduluran)19 dan me-

 
16 World Council of Churches, “Ecumenical Disability 

Advocates Network (EDAN),” https://www.oikoumene. 

org/what-we-do/edan#about-us, 2022. 
17 World Council of Churches Central Committee, 

“A Church of All and for All an Interim Statement” 

(Geneva, Switzerland, 2003), https://www.oikoumene. 

org/resources/documents/a-church-of-all-and-for-all. 
18  Christine D Pohl, Making Room: Recovering 

Hospitality as a Christian Tradition (Grand Rapids - 

Michigan: Wm. B. Eerdmans Publishing Co, 2024). 
19 Imanuel Teguh Harisantoso et al., “Model Disabilitas 

Dan Implementasinya Terhadap Praktik Pelayanan 

Pastoral Di Greja Kristen Jawi Wetan (GKJW),” 

DUNAMIS: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani 

9, no. 2 (March 24, 2025): 956–76, https://doi.org/ 

10.30648/DUN.V9I2.1597. 
20 Joas Adiprasetya, Gereja Pascapandemi: Merengkuh 

Kerapuhan (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2021), 56. 
21 Rosalina S. Lawalata, Disabilitas Sebagai Ruang 

Berteologi Sebuah Sketsa Membangun Teologi 

Disabilitas Dalam Konteks GPIB (Jogjakarta: Penerbit 

nempatkan disabilitas sebagai bagian dari 

keluarga yang tidak terpisahkan. Gereja di-

panggil untuk tidak hanya berefleksi atas 

kegagalan masa lampau, melainkan berpro-

fleksi tetap menatap masa depan sembari 

menyadari keberadannya yang rapuh.20 

Dalam konteks Indonesia, rumusan 

teologi disabilitas pun mulai menghiasi me-

ja-meja persidangan gereja, baik pada level 

lokal, majelis jemaat bahkan sampai pada 

tingkat sinodal. Beberapa gereja pun sudah 

menerbitkan buku “teologi disabilitas” se-

bagai panduan sosialisasi program dan pe-

layanan terhadap disabilitas: GPIB,21 GKI,22 

dan GKJW.23 Akibat meningkatnya perha-

tian terhadap disabilitas, muncullah diskusi 

eklesiologi disabilitas, 24  model pelayanan 

pastoral disabilitas,25 meskipun tidak dapat 

dipungkiri tidak sedikit gereja bersikap am-

Kanisius - Pascasarjana STT Intim Makasar - GPIB 

Studies, 2021). 
22  GKI Sinode Wilayah Jawa Tengah, Teologi 

Disabilitas, ed. Wisnu Sapto Nugroho (Magelang: 

Departemen Penelitian dan Pengembangan GKI SW 

Jateng, 2023). 
23 Ardi Rahardiyanto, GKJW Gereja Ramah Disabilitas 

(Malang: MA GKJW, 2025). 
24 Imanuel Teguh Harisantoso, Yohana Balambeu, 

and Jetro Cristian Tiopan Simanullang, “Eklesiologi 

Disabilitas Dalam Perspektif Budaya Jawa,” DUNAMIS: 

Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani 8, no. 2 

(April 30, 2024): 1023–43, https://doi.org/10.30648/ 

DUN.V8I2.1328. 
25  Harisantoso et al., “Model Disabilitas Dan 

Implementasinya Terhadap Praktik Pelayanan Pastoral 

Di Greja Kristen Jawi Wetan (GKJW).” 

 

 

 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

771 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

bigu:26 satu sisi menerima, tetapi di tempat 

yang sama membatasi dan bahkan menolak. 

Pertanyaannya adalah bagaimana memba-

ngun komunitas moral disabilitas? Bagai-

mana psikologi moral melihat komunitas new 

friendship dalam relasi disabilitas? Sebuah 

komunitas yang menempatkan disabilitas 

bukan dalam relasi dikotomis dualisme: dis-

abilitas vis a vis non disabilitas, tetapi relasi 

kesetaraan, paseduluran sebagai perwuju-

dan konsep eklesiologi disabilitas. 

METODE PENELITIAN 

Disabilitas merupakan sebuah kaji-

an yang kompleks dan multidiplin. Ia ber-

kelindan dengan kajian teologi, sosial ter-

utama sosiologi agama, antroplogi dan psi-

kologi. Tulisan ini sangat dibantu oleh stu-

di-studi psikologi dalam melihat penilaian 

moral terkait isu-isu disabilitas. Untuk meng-

gali rumusan masalah yang dijanjikan, pe-

nelitian ini menggunakan metode studi pus-

taka, sebuah studi deskriptif dengan mem-

perhatikan fenomena sosial yang terjadi da-

lam relasi komunitas moral disabilitas. Pe-

 
26  Harisantoso, “Persepsi Jemaat Tentang Kaum 

Disabilitas Dan Akses Mereka Ke Dalam Pelayanan 

Gereja.” 
27  Bungaran Antonius Simanjuntak and Rudjito 

Sosrodihardjo, Metode Penelitian Sosial, Revisi 

(Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2009), 8. 
28 C. Daniel Batson, “These Things Called Empathy: 

Eight Related but Distinct Phenomena,” in The 

Social Neuroscience of Empathy, ed. Jean Decety 

and William Ickes (Cambridge - London: The MIT 

Press, 2009), 3.; R. J. R. Blair and Karina S. Blair, 

neliti akan lebih banyak menempatkan diri 

untuk lebih banyak berdialog dan berbicara 

dengan buku-buku, artikel ilmiah – jurnal, 

arsip, dokumen baik foto maupun film, su-

rat kabar – koran – dan lain sebagainya.27 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Empati dan Moralitas Komunitas Dis-

abilitas 

C. Daniel Batson, dalam “These Things 

Called Empathy: Eight Related but Distinct 

Phenomena,” menjelaskan bahwa istilah em-

pati dapat diterapkan pada lebih dari sete-

ngah lusin fenomena yang berkaitan dengan 

aspek kognitif, afektif dan perilaku.28 Ka-

mus psikologi mengartikan empati adalah 

memahami seseorang dari sudut pandang-

nya sendiri, sehingga seseorang dapat mera-

sakan secara vicarious perasaan, persepsi, 

dan pemikiran orang tersebut.29 Disiplin il-

mu konseling memandang empati sebagai 

kemampuan seorang konselor untuk meli-

hat, menyadari, mengonseptualisasikan, me-

mahami, dan secara efektif menyampaikan 

kembali kepada klien perasaan, pemikiran, 

“Empathy, Morality, and Social Convention: Evidence 

from the Study of Psychopathy and Other Psychiatric 

Disorders,” in The Social Neuroscience of Empathy, 

ed. Jean Decety and William Ickes (Cambridge - 

London: The MIT Press, 2009), 139. 
29  Gary R. VandenBos, ed., APA Dictionary of 

Clinical Psychology (Washington, DC: American 

Psychological Association, 2013), 206. 

 

 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

772 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

dan kerangka acuan klien terkait dengan si-

tuasi atau sudut pandang.30 

Tidak jauh berbeda dengan Gladding, 

David W. Augsburger memahami empati 

adalah sikap dan tindakan berbagi perasaan 

dan pikiran dengan menempatkan diri pada 

pengalaman yang lain dalam kesadaran diri 

perihal keberadaan yang lain (other’s con-

sciousness). Lebih lanjut Augsburger mora-

litas empatik ditunjukkan dengan memasu-

ki perasaan dan pikiran orang lain (baca: 

disabilitas) untuk memahami persepsi, pe-

mikiran, perasaan, dan ketegangan-ketega-

ngan yang terjadi sebagaimana yang orang 

lain rasakan. “I seek to share your joy or pain 

while recoginizing that it is uniquely yours, 

and in seeking to share it with you I do not 

lay claim to it as my own. I share it as I am 

present with you, but I recognize that it is 

your feeling.”31 

Dalam kaitannya dengan refleksi teo-

logi pastoral, Neil Pembroke menghubung-

kan empati dengan tindakan cinta kasih 

yang ditujukan kepada orang lain (konseli) 

sebagai wujud terapeutik. Empati memiliki 

peran besar dalam menyembuhkan rasa sa-

 
30 Samuel T. Gladding, The Counseling Dictionary, 

4th ed. (Alexandria: Associate Publisher Carolyn C. 

Baker, 2018), 111. 
31 David W. Augsburger, Pastoral Counseling Across 

Cultures (Philadelphia, Pennsylvania: The Westminster 

Press, 1986), 28. 
32  Neil Pembroke, Renewing Pastoral Practice 

Trinitarian Perspectives on Pastoral Care and 

kit dari kesendirian (alienasi) dan sekaligus 

mendukung konsolidasi identitas seseorang 

selaku individu yang utuh,32 termasuk ke-

pada disabilitas. 

Untuk menjelaskan ragam ekspresi 

empatik sebagai perilaku moralitas yang 

mewujud dalam relasinya dengan disabili-

tas, penulis menggunakan pemikiran Batson 

yang membagi implementasi empati dalam 

delapan fenomena.33 Dilanjutkan dengan ga-

gasan Augsburger yang berusaha dengan 

sangat baik menunjukkan level empati dari 

yang paling sederhana menuju tingkatan 

yang mendalam. 

Pertama, mengetahui keadaan inter-

nal disabilitas, termasuk pemikiran dan per-

asaan. Praktisi klinis menyebut hal ini seba-

gai empati, meskipun ada pula yang menga-

takan pengetahuan ini sebagai “empati kog-

nitif.” Dalam konteks pelayanan gereja, un-

tuk mengetahui apa yang dipikirkan dan di-

rasakan (kelompok) disabilitas, gereja atau 

pelayan memiliki petunjuk yang sangat ter-

batas. Tetapi setelah mendapatkan penjela-

san, gereja merasa mengetahui jalan pikiran 

dan perasaan mereka dan mengatakan bah-

Counselling (England-USA: Ashgate Publishing, 

2006), 69. 
33  Batson, “These Things Called Empathy: Eight 

Related but Distinct Phenomena, ” 3-8.; C. Daniel 

Batson, Altruism in Humans (New York: Oxford 

University Press, 2011), 12-17.; C. Daniel Batson, A 

Scientific Search for Altruism: Do We Care Only 

About Ourselves? (New York: Oxford University 

Press, 2019), 25-28. 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

773 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

wa kebutuhan disabilitas dalam gereja ada-

lah partisipasi dan aksesibilitas pelayanan. 

Tentu saja pikiran non disabilitas terhadap 

disabilitas tidak sepenuhnya benar, atau ke-

mungkinan salah memahami pemikiran dan 

perasaan disabilitas, paling tidak hal-hal de-

til lainnya.  

Kedua, memimikri sikap dan respon 

saraf disabilitas. Batson menegaskan bahwa 

“menyesuaikan” sikap dengan yang lain – 

ada yang menyebut “facial empathy”, “mo-

tor mimicry”, or “imitation” 34  – menjadi 

sumber pemersatu perasaan empatik. Model 

tiruan semacam ini dapat dijumpai dalam 

komunikasi dengan disabilitas wicara (bi-

su). Meskipun dapat dikatakan bahwa tidak 

semua tiruan merepresentasikan apa yang 

diasumsikan. Paling tidak ekspresi moral 

empatik ini menyampaikan pesan: “Saya 

menunjukkan bagaimana Anda merasa”, 

“perasaan senasib” atau dukungan. 

Ketiga, merasakan seperti disabili-

tas merasakan. Dalam studi konseling pas-

toral, diingatkan untuk hati-hati dengan si-

kap moral seperti ini. Merasakan seperti 

orang lain merasakan dapat juga disebut 

simpati, bukan empati. Mengapa demikian? 

Empati adalah sikap berbagi perasaan de-

ngan orang lain, bukan hanya sekedar pro-

yeksi tetapi perasaan belas kasihan yang 

 
34  Batson, “These Things Called Empathy: Eight 

Related but Distinct Phenomena,” 4 

aktif. Empati adalah respon perasaan yang 

disengaja, lebih dari perasaan spontanitas 

seperti simpati. Ini adalah sebuah pilihan 

untuk menempatkan diri pada pengalaman 

yang lain dalam kesadaran diri untuk kesa-

daran orang lain.35 Moral empati tidak ha-

nya mencocokkan perasaan emosi yang sa-

ma, tetapi bagaimana “menangkap” emosi 

disabilitas.  

Keempat, memproyeksikan diri pa-

da disabilitas. Empati model ini dapat dije-

laskan dengan pertanyaan, bagaimana rasa-

nya (andaikata) menjadi disabilitas yang ti-

dak tersentuh pelayanan gereja? Secara ima-

jinatif menempatkan diri pada situasi dis-

abilitas yang tidak mendapatkan akses pela-

yanan gereja adalah keadaan psikologis yang 

disebut dengan empati. Proyeksi diri “seba-

gai disabilitas” inilah yang kemudian men-

jadi alasan mendasar sebuah tindakan moral 

dilakukan. 

Kelima, membayangkan bagaimana 

disabilitas berpikir dan merasakan. Daripa-

da membayangkan bagaimana rasanya men-

jadi disabilitas yang tidak mendapatkan pe-

layanan keagamaan dari gereja, akan lebih 

memungkinkan membayangkan bagaimana 

pikiran dan perasaan teman disabilitas di 

gereja. Imajinasi disabilitas dapat didasar-

kan pada apa yang dikatakan perihal karak-

35 Augsburger, Pastoral Counseling Across Cultures, 

28. 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

774 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

ter, nilai, pengalaman hidup dan keinginan 

yang diharapkan. Batson menyebut hal ini 

sebagai perspektif “bayangkan dia” (ima-

gine him) atau secara umum disebut dengan 

“bayangkan orang lain” (imagine other).36 

Membayangkan orang lain, seperti halnya 

disabilitas yang teralienasi dari lingkungan 

sosial dan sumber daya dapat menjadi pers-

pektif baru dalam membangkitkan perilaku 

moral empatik. Penelitian terkait dengan em-

pati altruis menunjukkan bahwa “perspektif 

orang lain” (imagine other) dapat mening-

katkan kepedulian, jikalau dibandingkan pe-

mikiran tentang diri sendiri. “Thus, the ima-

gine other perspective, the perspective used 

to evoke empathic concern in the empathy-

altruism research, was associated with other-

oriented thoughts, not with thoughts about 

oneself.”37 Masalahnya adalah seberapa be-

sar sensitifitas seseorang terhadap isu-isu 

disabilitas yang dialami orang lain? 

Keenam, membayangkan bagaima-

na berpikir dan merasa pada posisi disabili-

tas. Berbeda dengan konsep empati yang ke 

lima, model ini lebih disebut sebagai pers-

pektif “bayangkan-diri.” Dalam praktiknya 

empati model ini lebih bersifat imajiner.  

Ketujuh, merasa terbeban melihat 

penderitaan disabilitas. Keadaan stres, pera-

 
36  Batson, “These Things Called Empathy: Eight 

Related but Distinct Phenomena,” 7 
37 Batson, Altruism in Humans, 156. 

saan cemas dan ketidaknyamanan yang mun-

cul akibat menyaksikan penderitaan disabi-

litas dapat juga disebut empati, stres empa-

tik dan stres pribadi. Keadaan ini tidak me-

libatkan perasaan tertekan untuk orang lain 

(sebuah bentuk kepedulian empatik) atau 

tertekan seperti orang lain (empati model 3 

di atas), melainkan melibatkan perasaan ter-

tekan oleh keadaan orang lain.38 

Kedelapan, merasakan penderitaan 

disabilitas. Dalam psikologi sosial kontem-

porer, istilah “empati” sering digunakan un-

tuk merujuk pada respons emosional yang 

berorientasi pada orang lain yang muncul 

dan sesuai dengan kesejahteraan yang dira-

sakan dari orang lain. 

Dari beragam ekspresi empati di 

atas, Augsburger mengklasifikasikan level 

perilaku moral yang dilakukan seseoarng 

kepada individu. Dimulai dengan tindakan 

empatik “tanpa sadar,” perilaku refleks yang 

menuntut sebuah tindakan (unconscious re-

flections) menuju kesatuan antara pemberi 

dan penerima tindakan (mysticism union).39 

Level pertama: gerakan menirukan. 

Biasanya terjadi pada respon estetis pada 

sebuah karya seni. Level empati yang pa-

ling rendah ini ditunjukan dengan keseru-

paan perilaku dan bergerak dari tanpa sadar 

38 Batson, 19. 
39 Augsburger, Pastoral Counseling Across Cultures, 

28-29. 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

775 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

menuju pada perasaan memahami. Hal ini 

lebih pada keserupaan tindakan, bukan me-

rasakan. Sederhananya perilaku empatik-

nya, yang penting “sama” dengan orang lain 

atau disabilitas. 

Level kedua, perasaan sama yang 

terjadi pada dua orang sebagai respon pada 

yang lain, situasi atau peristiwa. Ini adalah 

simpati spontan yang disebabkan oleh keda-

laman relasi, intensitas dan berbagi penga-

laman yang sama dengan disabilitas. 

Level tiga, pengalaman emosional 

dari orang lain dalam sebuah kelompok. Ini 

adalah emosi bersama dalam masyarakat, 

bukan komitmen orang-orang terhadap diri-

nya sendiri. Misal, pengalaman bersama de-

ngan disabilitas netra di gereja yang selalu 

tersesat ketika masuk ke area gedung gereja 

karena tidak disediakan ubin khusus (guid-

ing block atau tactile paving) dan simbol-

simbol lain sebagai panduan. Gegara hal ini, 

maka perilaku empatik moral dilakukan. 

Level empat, identifikasi dengan 

kelompok masyarakat. Keserupaan dengan 

masyarakat atau komunitas gereja akan di-

perhatikan dan dirasakan sebagai identitas 

umum – bersama. Merasa memiliki ikatan 

yang sama, dengan kelompok gereja, seba-

gai satu denominasi, satu kelompok atau yang 

 
40 Mitchel, Beyond Accessibility: Toward Full Inclusion 

of People With Disability in Faith Community, 7. 

 

lain, tetap berada dalam perbedaan identitas 

masing-masing: saya normal, anda abnor-

mal; anda disabilitas, saya tidak. 

Level lima, orang mengetahui ba-

gaimana perasaan orang lain, tetapi mema-

hami dengan sadar bahwa dirinya berbeda. 

Mengerti bagaimana perasaan orang lain, 

tetapi “kemengertiannya” tersebut tidak men-

dorongnya untuk melakukan sebuah tinda-

kan. Mitchel menyebut kondisi seperti ini 

dengan “in the same room, yet separate but 

equal.”40  Warga gereja memahami bagai-

mana pikiran dan perasaan disabilitas; me-

reka duduk bersama dalam gedung gereja 

yang sama; beribadah dan melakukan tinda-

kan liturgis yang sama, tetapi tiada tindakan 

moral untuk membantu disabilitas meng-

akses dengan baik pelayanan gereja. 

Level enam, perasaan bersahabat 

yang saling mendukung. Hampir sama de-

ngan level sebelumnya, bahwa perasaan de-

ngan disabilitas berbeda, tetapi mereka di-

ikat oleh perasaan emosional secara umum. 

Level tujuh, merasakan keadaan pi-

kiran orang lain oleh diri sendiri, yang me-

nghargai dan menghormatinya sepenuhnya 

sebagai milik sendiri. Batas-batas mulai 

menghilang dan menuju perasaan kesatuan 

yang mendalam, dari kepribadian bersama, 

 

 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

776 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

dirasakan, tetapi itu adalah pilihan yang di-

sengaja untuk menghargai orang lain yang 

terpisah.  

Level delapan, mengalami kesatuan 

batin dengan yang lain. Perasaan empati 

yang menggabungkan pengalaman spiritual 

yang satu baik dengan yang lain dan yang 

transenden maupun dengan yang universal. 

Dalam pemikiran Martin Buber, relasi yang 

demikian disebut dengan relasi Aku-Eng-

kau (I-Thou).41 Sebuah relasi tindakan yang 

menempatkan orang lain, disabilitas seba-

gaimana seorang pribadi yang utuh. Relasi 

moralitas yang menempatkan orang lain ti-

dak berjarak dalam keterpisahan, melainkan 

berada dalam kesatuan, communion. “It is 

the communion between the human ‘I’ and 

the divine ‘Thou’ in a universally commu-

nal ‘We’.” 42  Adanya perasaan mistisisme 

dalam kesatuan. 

New Friendship: Komunitas Moral Dis-

abilitas 

Ketika seseorang berada di traffict 

ligth dan menyaksikan sekolompok anak 

 
41  Martin Buber, I and Thou, ed. Ronald Gregor 

Smith (New York: MacMillan Publishing Company, 

1958). 
42 Miroslav Volf, After Our Likeness: Church as the 

Image Of Trinity (Michigan: William B Eerdmans 

Publishing Company, 1998), 30. 
43  Hendra Maujana Saragih, Nella Agustiani, and 

Dewi Lestari, “Respon Anak Punk Terhadap Stigma 

Sosial Masyarakat Melalui Komunitas Tasawuf 

Underground,” Himmah: Jurnal Kajian Islam 

Kontemporer 7, no. 2 (2023): 731–60, 

https://doi.org/10.47313/jkik.v7i2.2970. 

punk dengan segala tingkah lakunya, dapat 

dipastikan memiliki pemahaman yang bera-

gam. Ada yang berpendapat bahwa anak-

anak punk biasanya berperilaku negatif, se-

perti terjerat narkoba, minuman beralkohol 

dan seks bebas. Stigma negatif menempel 

dalam kehidupan komunitas ataupun indivi-

du punk.43 Tetapi di sisi yang lain, tidak ja-

rang juga masyarakat memberikan penilai-

an yang berbeda. Mereka melihat komuni-

tas punk dalam perspektif yang berbeda. 

Mustakim Zaenal melihat adanya recognisi 

peositif terkait cinta, dan solidaritas dalam 

komunitas punk.44 Dari sini dapat dikatakan 

bahwa penilaian moral terhadap sebuah ob-

jek tidak dapat digeneralisir dalam satu su-

dut pandang yang sama. Penilaian moralnya 

beragam. Sikap, penilaian dan tindakan ter-

hadap anak punk tentu dipengaruhi oleh in-

formasi, pengetahuan dan tentu relasi ke-

duanya dalam pengalaman hidup bersama 

anak-anak punk.45 

Penilaian moral terhadap anak-anak 

punk, juga dialami oleh disabilitas. Satu sisi 

menerima keberadaannya tanpa memperso-

44 Zaenal Mustakim, “Transformasi Identitas Sosial 

Komunitas Punk Sorak Dalam Kontribusinya Terhadap 

Gerakan Lingkungan Berkelanjutan,” Epistemik: 

Indonesian Journal of Social and Political Science 

6, no. 1 (April 30, 2025): 19–26, https://doi.org/ 

10.57266/EPISTEMIK.V6I1.362. 
45  Iakovos Vasiliou, “Virtue and Argument in 

Aristotle’s Ethics,” in Moral Psychology, ed. Sergio 

Tenenbaum (Amsterdam - New York: Rodopi, 2007), 

45. 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

777 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

alkan statusnya, tetapi di tempat yang sama 

memasang jarak dan segregasi. Ini menan-

daskan adanya perbedaan sikap moral ma-

syarakat terhadap disabilitas. Penilaian mo-

ral terhadap disabilitas yang tercermin da-

lam teori model: medis, sosial, budaya, ka-

ritas, relasi trinitarian, 46  menggambarkan 

adanya keragaman pemikiran dan pengala-

man terhadap disabilitas. Penilaian moral 

terhadap siapa disabilitas dan bagaimana 

menempatkannya dalam relasinya dengan 

baik sesama disabilitas maupun non disabi-

litas akan menentukan bagaimana semesti-

nya bersikap dan bertindak terhadapnya. 

Meskipun hal ini tidak gampang, tetapi da-

pat dipastikan semua berdasarkan pada kon-

sesus: teologis-etis dan termasuk filosofis 

moral.47 

Dalam banyak praktik gerejawi, dis-

abilitas kerap diposisikan sebagai “yang la-

in” (the other) — menjadi objek belas kasi-

han, penerima diakonia, atau simbol pende-

ritaan yang perlu disembuhkan. Posisi ini, 

meski muncul dari niat baik, justru sering 

mengukuhkan jarak sosial dan teologis an-

 
46 Imanuel Teguh Harisantoso, “A Trinitarian Model 

as an Alternative Approach to Disability,” Veritas: 

Jurnal Teologi Dan Pelayanan 23, no. 2 (December 

1, 2024): 157–73, https://doi.org/10.36421/VERITAS. 

V23I2.687. 
47 Donelson R. Forsyth, Making Moral Judgments: 

Psychological Perspectives on Morality, Ethics, and 

Decision-Making (New York - Abingdon: Routledge, 

2020), 1. 
48 John Martin Fischer and Riverside Markravizza, 

Responsibility and Control: A Theory of Moral 

tara mereka yang disabilitas dan yang di-

anggap “normal.” Melihat kondisi sosial 

yang demikian, tanggung jawab sosial seba-

gaimana perjuangan model sosial dalam 

studi disabilitas menjadi relevan untuk di-

perjuangkan.48 Oleh karena itu, pendekatan 

new friendship sebagaimana digagas oleh 

Keith Wasserman dan Christine D. Pohl 

menjadi sebuah tawaran etis yang radikal: 

menjadikan penyandang disabilitas bukan 

sebagai objek kasih, melainkan sebagai 

subjek persekutuan.49 

Penelitian penulis tahun 2025 dalam 

konteks GKJW pelayanan disabilitas lebih 

tepat dipahami dalam pemikiran masyara-

kat Jawa yang lebih bersifat komunal dan 

karenanya diperlukan pengembangan pemi-

kiran Pohl. Penulis menemukan konteks 

Jawa (GKJW) lebih dekat dengan pendeka-

tan paseduluran.50 Hal ini didasari pada ki-

sah “penginjilan” jemaat-jemaat dalam si-

node GKJW sebagian besar berasal dari ek-

sodus kekristenan perdana yang berasal dari 

Mojowarno (dan Ngoro). Perasaan dan pe-

ngalaman berasal dari trah/keluarga yang 

Responsibility (Cambridge - New York: Oxford 

University Press, 1998), 2. 
49 Keith Wasserman and Christine D. Pohl, Good 

Works : Hospitality and Faithful Discipleship (Grand 

Rapids - Michigan: Wm. B. Eerdmans Publishing 

Co, 2021). 
50  Harisantoso et al., “Model Disabilitas Dan 

Implementasinya Terhadap Praktik Pelayanan Pastoral 

Di Greja Kristen Jawi Wetan (GKJW).” 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

778 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

sama inilah yang semakin menguatkan ika-

tan perudaraan. Pengalaman inilah yang me-

lahirkan pemahaman bahwa disabilitas di 

jemaat-jemaat GKJW adalah saudara, untuk 

itu perlu direngkuh, diperhatikan dan diper-

lakukan sebagaimana saudara dalam sebuah 

keluarga.  

Konsep paseduluran dalam konteks 

GKJW sebagai gereja teritorial 51  menjadi 

menarik dibawa dalam ruang publik yang 

lebih luas. Sebuah ruang yang ditopang oleh 

teologi inklusi, penerimaan terhadap kera-

gaman yang diikat oleh semangat keIndone-

siaan dan corak teologi khas Bhineka Tung-

gal Ika. Untuk lebih meningkatkan daya re-

kat “komunitas moral disabilitas” dalam 

konteks Indonesia, penulis sepakat dengan 

konsep “persaudaraan sejati”52 sebagai wu-

jud kemerdekaan yang mendesak untuk di-

realisasikan. 53  Persaudaraan (bahasa Jawa 

= paseduluran) sejati dengan siapapun, tan-

pa membedakan disabilitas ataupun non dis-

abilitas akan membantu setiap orang mene-

mukan jati dirinya, baik sebagai individu 

 
51  “Gereja teritorial” ini dengan jelas dinyatakan 

dalam pembukaan Tata dan Pranata GKJW 1996 

alinea 3 yang menyatakan, “Greja Kristen Jawi 

Wetan adalah bagian dari Gereja yang Esa itu, yang 

dilahirkan, ditumbuhkan dan dipelihara oleh Tuhan 

Allah, Yesus Kristus dan Roh KudusNya di Jawa 

Timur”. GKJW, Tata dan Pranata GKJW (Malang: 

MA GKJW, 1996), 2. 
52 Imanuel Teguh Harisantoso, “Belajar Perdamaian 

Dan Toleransi Agama Dari Balewiyata Malang,” 

Nusantara Institute, March 3, 2025, https://www. 

maupun sebagai anggota masyarakat. Ia 

akan membuka kran partisipasi disabilitas 

dan dengan demikian memperkokoh komu-

nitas moral disabilitas. Paseduluran, per-

saudaraan sejati dalam pemikiran Pohl se-

bagai new friendship bukan hanya jalinan 

relasi sosial biasa, melainkan membangun 

sebuah komunitas moral yang berakar pada 

pengakuan akan martabat bersama sebagai 

tubuh Kristus (baca: manusia sebagai imago 

christi). 

Dengan kata lain, new friendship 

menolak pola relasi transaksional atau hie-

rarkis, dan menekankan saling ketergantu-

ngan, kerentanan bersama, dan kerelaan ha-

dir secara utuh bagi yang lain. Hal ini me-

negaskan bahwa secara teologis, filosofis, 

etika dan empirik kenyataan yang tidak da-

pat dinafikan adalah disabilitas juga memi-

liki karakter moral:54 keutamaan kebajikan, 

empati, kejujuran dan kepedulian, yang di-

bentuk dalam relasi sosial dengan masyara-

kat. Christian B. Miller, dengan mixed trait 

theory-nya, 55  mengingatkan bahwa manu-

nusantarainstitute.com/belajar-perdamaian-dan-

toleransi-agama-dari-balewiyata-malang/. 
53 Imanuel Teguh Harisantoso, “Belajar Perdamaian 

Dan Toleransi Agama Dari Balewiyata Malang,” 

Nusantara Institute, March 3, 2025, https://www. 

nusantarainstitute.com/belajar-perdamaian-dan-

toleransi-agama-dari-balewiyata-malang/. 
54 Christian B. Miller, Moral Psychology (London - 

USA: Cambridge University Press, 2021), 22-39. 
55  Christian B. Miller, Character and Moral 

Psychology (USA: Oxford University Press, 2014), 

3-82. 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

779 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

sia memiliki potensi kebajikan dan kejatu-

han moral secara bersamaan. Untuk itu se-

mangat inklusif, realistis, dan transformatif 

yang menempatkan disabilitas sebagai sub-

jek menjadi kekuatan sebuah komunitas 

moral, new friendship, model paseduluran 

disabilitas. 

KESIMPULAN 

Dalam komunitas sosial, disabilitas 

seringkali memposisikan dan sekaligus di-

posisikan sebagai outsider. Psikologi moral 

membantu memahami dan sekaligus meng-

ambil keputusan bijak, bagaimana bersikap 

dan bertindak terhadap isu-isu disabilitas. 

Moralitas empati dan motivasi baik, yang 

berangkat dari dialektika sosial yang pan-

jang, pada akhirnya menempatkan disabili-

tas pada komunitas moral yang berkenan 

merengkuh disabilitas apa adanya. Komuni-

tas moral tersebut bergerak secara kualitatif 

dari sikap empatik tanpa sadar menuju ke-

satuan dalam relasi Aku-Engkau (I-Thou); 

bergerak dari persahabatan baru (new friend-

ship), menuju komunitas paseduluran dan 

bermuara pada penghayatan persaudaraan 

sejati. Di sisi lain, tidak dapat dipungkiri 

bahwa stigma negatif disabilitas tetap mele-

kat pada dirinya, tetapi paling tidak sema-

ngat new friendship dan paseduluran mem-

bawa semangat dan mempromosikan pema-

haman dasar bahwa sebagai makhluk cipta-

an Tuhan, semua manusia, baik yang sehat 

maupun yang cacat, berhak mendapatkan 

penghormatan dan penerimaan persaudara-

an sejati. 

DAFTAR PUSTAKA 

 Adiprasetya, Joas. Gereja Pascapandemi: 
Merengkuh Kerapuhan. Jakarta: BPK 
Gunung Mulia, 2021. 

Augsburger, David W. Pastoral Counseling 
Across Cultures. Philadelphia, 
Pennsyl vania: The Westminster Press, 
1986. 

Batson, C. Daniel. A Scientific Search for 
Altruism: Do We Care Only About 
Ourselves? New York: Oxford University 
Press, 2019. 

———. Altruism in Humans. New York: 
Oxford University Press, 2011. 

———. “These Things Called Empathy: 
Eight Related but Distinct Phenomena.” 
In The Social Neuroscience of Empathy, 
edited by Jean Decety and William 
Ickes. Cambridge - London: The MIT 
Press, 2009. 

Blair, R. J. R., and Karina S. Blair. 
“Empathy, Morality, and Social 
Convention: Evidence from the Study 
of Psychopathy and Other Psychiatric 
Disorders.” In The Social Neuroscience 
of Empathy, edited by Jean Decety and 
William Ickes. Cambridge - London: 
The MIT Press, 2009. 

Buber, Martin. I and Thou. Edited by 
Ronald Gregor Smith. New York: 
MacMillan Publishing Company, 1958. 

CBM. “Disability Inclusive Development 
Toolkit,” 2017. 

Fischer, John Martin, and Riverside 
Markravizza. Responsibility and Control: 
A Theory of Moral Responsibility. 
Cambridge - New York: Oxford 
University Press, 1998. 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

780 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

Forsyth, Donelson R. Making Moral 

Judgments: Psychological Perspectives 

on Morality, Ethics, and Decision-

Making. New York - Abingdon: 

Routledge, 2020. 

GKI Sinode Wilayah Jawa Tengah. Teologi 

Disabilitas. Edited by Wisnu Sapto 

Nugroho. Magelang: Departemen 

Penelitian dan Pengembangan GKI 

SW Jateng, 2023. 

Gladding, Samuel T. The Counseling 

Dictionary. 4th ed. Alexandria: Associate 

Publisher Carolyn C. Baker, 2018. 

Harisantoso, Imanuel Teguh. “A Trinitarian 

Model as an Alternative Approach to 

Disability.” Veritas: Jurnal Teologi 

Dan Pelayanan 23, no. 2 (December 1, 

2024): 157–73. https://doi.org/10.36421/ 

VERITAS.V23I2.687. 

———. Gereja Dan Disabilitas. Salatiga: 

Satya Wacana University Press, 2024. 

———. “Nilai Diri Disabilitas Terhadap 

Dirinya Sendiri Dalam Model 

Disabilitas.” Jurnal Teologi Berita Hidup 

5, no. 2 (2023): 586–603. https://doi. 

org/10.38189/jtbh.v5i2.372. 

———. “Pelayanan Karitas Sebagai Media 

Pembebasan Disabilitas Di Indonesia.” 

DUNAMIS: Jurnal Teologi Dan 

Pendidikan Kristiani 9, no. 1 (October 

9, 2024): 399–416. https://doi.org/10. 

30648/DUN.V9I1.1293. 

———. “Persepsi Jemaat Tentang Kaum 

Disabilitas Dan Akses Mereka Ke 

Dalam Pelayanan Gereja.” VISIO DEI: 

JURNAL TEOLOGI KRISTEN 4, no. 1 

(June 7, 2022): 58–81. https://doi.org/ 

10.35909/VISIODEI.V4I1.242. 

Harisantoso, Imanuel Teguh, Yohana 

Balambeu, and Jetro Cristian Tiopan 

Simanullang. “Eklesiologi Disabilitas 

Dalam Perspektif Budaya Jawa.” 

DUNAMIS: Jurnal Teologi Dan 

Pendidikan Kristiani 8, no. 2 (April 

30, 2024): 1023–43. https://doi.org/ 

10.30648/DUN.V8I2.1328. 

Harisantoso, Imanuel Teguh, Simon 

Julianto, Viktor Imanuel Salni Deki 

Kulis Tamelab, and Boy Yohannes 

Mulana Tinambunan. “Model Disabilitas 

Dan Implementasinya Terhadap Praktik 

Pelayanan Pastoral Di Greja Kristen 

Jawi Wetan (GKJW).” DUNAMIS: 

Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani 

9, no. 2 (March 24, 2025): 956–76. https:// 

doi.org/10.30648/DUN.V9I2.1597. 

Harisantoso, Imanuel Teguh, Sony 

Kristiantoro, Yosep Heristyo Endro 

Baruno, and Bambang Sugiyono Agus 

Purwono. “The Charity Model as a 

Tool for Disability Liberation in 

Indonesia.” In Emerging Trends in 

Smart Societies: Interdisciplinary 

Perspectives. Thailand - India: Routledge, 

2023. 

Harris, James C. “Developmental Perspective 

on the Emergence of Moral 

Personhood.” In Cognitive Disability 

and Its Challenge to Moral Philosophy, 

edited by Eva Feder Kittay and Licia 

Carlson. USA-UK: Wiley-Blackwell 

Publishing Ltd, 2009. 

Krisyantono, Rachmat. Teori-Teori Public 

Relations Perspektif Barat Dan Lokal: 

Aplikasi Penelitian Dan Praktik. 

Jakarta: Kencana, 2017. 

Lawalata, Rosalina S. Disabilitas Sebagai 

Ruang Berteologi Sebuah Sketsa 

Membangun Teologi Disabilitas Dalam 

Konteks GPIB. Jogjakarta: Penerbit 

Kanisius - Pascasarjana STT Intim 

Makasar - GPIB Studies, 2021. 

Lewis, Hannah. Deaf Liberation Theology. 

England-USA: Ashgate Publishing 

Limited, 2007. 

Marx, Tzvi C. Disability In Jewish Law. 

London and New York: Routldge, 

2002. 



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026 

 
 

781 Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online) 
 

McLean, Sheila A.M., and Laura 

Williamson. Impairment and Disability: 

Law and Ethics at the Beginning and 

End of Life. Abingdon: Routledge-

Cavendish, 2007. 

Miller, Christian B. Character and Moral 

Psychology. USA: Oxford University 

Press, 2014. 

———. Moral Psychology. London - USA: 

Cambridge University Press, 2021. 

Mitchel, Brett Webb. Beyond Accessibility: 

Toward Full Inclusion of People With 

Disability in Faith Community. New 

York: Church Publishing, 2010. 

Mustakim, Zaenal. “Transformasi Identitas 

Sosial Komunitas Punk Sorak Dalam 

Kontribusinya Terhadap Gerakan 

Lingkungan Berkelanjutan.” Epistemik: 

Indonesian Journal of Social and 

Political Science 6, no. 1 (April 30, 

2025): 19–26. https://doi.org/10.57266/ 

EPISTEMIK.V6I1.362. 

Oliver, Michael. Social Work with Disabled 

People. London: Macmillan Education, 

1983. 

———. The Politics of Disablement. New 

York: Palgrave Macmillan, 1990. 

———. Understanding Disability: From 

Theory to Practice. USA: Macmillan 

Education, 1996. 

Olyan, Saul M. Disability in the Hebrew 

Bible. New York: Cambridge University 

Press, 2008. 

Pembroke, Neil. Renewing Pastoral Practice 

Trinitarian Perspectives on Pastoral 

Care and Counselling. England-USA: 

Ashgate Publishing, 2006. 

Pohl, Christine D. Making Room: 

Recovering Hospitality as a Christian 

Tradition. Grand Rapids - Michigan: 

Wm. B. Eerdmans Publishing Co, 2024. 

Rahardiyanto, Ardi. GKJW Gereja Ramah 

Disabilitas. Malang: MA GKJW, 2025. 

Raphael, Rebecca. Biblica Corpora: 

Representations of Disability in 

Hebrew Biblical Literature. New York: 

T & T Clark International, 2008. 

Rattansi, Ali. Rasisme: Sebuah Pengantar 

Singkat. Yogyakarta: BASABASI, 2022. 

Saragih, Hendra Maujana, Nella Agustiani, 

and Dewi Lestari. “Respon Anak Punk 

Terhadap Stigma Sosial Masyarakat 

Melalui Komunitas Tasawuf Under 

ground.” Himmah: Jurnal Kajian Islam 

Kontemporer 7, no. 2 (2023): 731–60. 

https://doi.org/10.47313/jkik.v7i2.2970. 

Simanjuntak, Bungaran Antonius, and 

Rudjito Sosrodihardjo. Metode Penelitian 

Sosial. Revisi. Jakarta: Yayasan Pustaka 

Obor Indonesia, 2009. 

Thomas E., Reynolds. Disability and World 

Religions; An Introduction. Edited by 

Darla Y. Schumm and Michael Stoltzus. 

Texas: Baylor University Press, 2016. 

VandenBos, Gary R., ed. APA Dictionary of 

Clinical Psychology. Washington, DC: 

American Psychological Association, 

2013. 

Vasiliou, Iakovos. “Virtue and Argument in 

Aristotle’s Ethics.” In Moral Psychology, 

edited by Sergio Tenenbaum. Amsterdam 

- New York: Rodopi, 2007. 

Volf, Miroslav. After Our Likeness: Church 

as the Image Of Trinity. Michigan: 

William B Eerdmans Publishing 

Company, 1998. 

Wasserman, Keith, and Christine D. Pohl. 

Good Works : Hospitality and Faithful 

Discipleship. Grand Rapids - Michigan: 

Wm. B. Eerdmans Publishing Co, 2021. 

 

 


