Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani
Volume 10, Nomor 2 (April 2026)

ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)
https://www.sttintheos.ac.id/e-journal /index.php/dunamis
DOI: 10.30648/dun.v10i2.1874

Submitted: 11 Juli 2025 Accepted: 14 September 2025 Published: 3 Februari 2026

New Friendship:
Membangun Komunitas Moral dalam Relasi Disabilitas

Imanuel Teguh Harisantoso
Fakultas Teologi Universitas Kristen Satya Wacana
imanuel. harisantoso@uksw.edu

Abstract

Individual conditions and complex social relational dialectics result in moral disability assess-
ment. Moral psychology helps to unravel disability issues and the importance of morality in build-
ing disability communities. Literature research becomes an effective dialogue, placing the writer
in contact with documents, archives, and other documentation. This literature study found that
empathy and good motivation place moral assessment for building an inclusive and transforma-
tive community. Secondly, new friendships and kinship constitute a disability community driven
by the moral character of equality in perceiving disability, leading to true brotherhood.

Keywords: caritative; empathy, kinship; moral psychology, transformative

Abstrak

Penilaian moral terhadap disabilitas tidak hanya ditentukan oleh kondisi indvidu, melainkan ha-
sil dialektika relasi sosial yang komplek. Psikologi moral membantu mengurai isu-isu disabili-
tas dan penting moralitas dalam membangun komunitas disabilitas. Penelitian pustaka menjadi
dialog yang efektif, yang menempatkan penulis berelasi dengan dokumen, arsip, dan dokumen-
tasi lainnya. Dari studi pustaka ini ditemukan hasilnya bahwa empati dan motivasi yang baik
menempatkan penilaian moralitas untuk membangun komunitas inklusi dan transformatif. Ke-
dua, new friendship dan paseduluran merupakan komuntas disabilitas yang didorong karakter
moral kesetaraan dalam memandang disabilitas yang bermuara pada persaudaraan sejati.

Kata Kunci: empati; persaudaraan; karitatif; psikologi moral; transformatif

766 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)


mailto:imanuel.harisantoso@uksw.edu
https://www.sttintheos.ac.id/e-journal/index.php/dunamis

Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

PENDAHULUAN

Secara historis sikap moral terhadap
disabilitas dapat dilihat dalam perkembang-
an pendekatan teori model yang ada. Model
medis menempatkan disabilitas lebih digam-
barkan seperti seseorang yang sedang sakit
dan karenanya membutuhkan penyembuhan
dan bantuan dari kelompok profesional.! Ob-
jektifikasi sebagai yang sakit, menurut pe-
nulis, kemudian menghadirkan sikap moral
peduli, dan pada akhirnya menempatkan dis-
abilitas pada posisi objek belas kasihan. Teks-
teks Alkitab seringkali menempatkan dis-
abilitas sebagai kelompok yang tidak mam-
pu melakukan tugas dan tanggung jawab-
nya secara mandiri dan karenanya membu-
tuhkan tindakan pertolongan moral dari orang
lain. Sebut saja pertolongan dan belas kasi-
han yang Yesus lakukan terhadap dua orang

buta (Mat. 20:34; Yoh. 9:1-3).

' CBM, “Disability Inclusive Development Toolkit,”
2017, 20.; Reynolds Thomas E., Disability and
World Religions;, An Introduction, ed. Darla Y.
Schumm and Michael Stoltzus (Texas: Baylor
University Press, 2016), 22.; Sheila A.M. McLean
and Laura Williamson, Impairment and Disability:
Law and Ethics at the Beginning and End of Life
(Abingdon: Routledge-Cavendish, 2007), 12.; Rebecca
Raphael, Biblica Corpora: Representations of Disability
in Hebrew Biblical Literature (New York: T & T Clark
International, 2008).; Imanuel Teguh Harisantoso,
Gereja Dan Disabilitas (Salatiga: Satya Wacana
University Press, 2024), 14-16.; Imanuel Teguh
Harisantoso, “Persepsi Jemaat Tentang Kaum
Disabilitas Dan Akses Mereka Ke Dalam Pelayanan
Gereja,” VISIO DEI: JURNAL TEOLOGI KRISTEN
4, no. 1 (June 7, 2022): 58-81, https://doi.org/10.
35909/VISIODEI.V411.242.

Dalam perkembangannya terdapat
varian dari model medis, yang kemudian di-
sebut dengan pendekatan karitas (baca: be-
las kasihan).? Sebuah model yang menem-
patkan disabilitas sebagai objek belas kasi-
han dan simpati. Sikap moral kartitatif ini-
lah yang biasanya menjadi andalan pelaya-
nan diakonia gereja dan lembaga-lembaga
derma yang lain.> Hannah Lewis menyebut-
kan bahwa moralitas belas kasihan kepada
disabilitas biasanya didorong oleh pemaha-
man terkait dengan ekonomi moral (moral
economy), pemberdayaan disabilitas (liberal
development), tanggungjawab moral (taking
responsibility) dan pembebasan disabilitas
(liberation) dari perilaku moral diskriminatif.*

Selain sikap moral seperti yang di-
tunjukkan oleh model medis dan karitatif,
juga terdapat moralitas yang berkaitan de-
ngan model sosial.® Sikap kepedulian ini

memberikan catatan dan kritik sosial yang

2 Imanuel Teguh Harisantoso, “Pelayanan Karitas
Sebagai Media Pembebasan Disabilitas Di Indonesia,”
DUNAMIS: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani
9, no. 1 (October 9, 2024): 399—416, https://doi.org/
10.30648/DUN.V9I11.1293.; Imanuel Teguh Harisantoso
et al., “The Charity Model as a Tool for Disability
Liberation in Indonesia,” in Emerging Trends in
Smart Societies: Interdisciplinary Perspectives
(Thailand - India: Routledge, 2023), 34-40.

3 Harisantoso, Gereja Dan Disabilitas, 20.

4 Hannah Lewis, Deaf Liberation Theology (England-
USA: Ashgate Publishing Limited, 2007), 89-104.

3 Imanuel Teguh Harisantoso, “Nilai Diri Disabilitas
Terhadap Dirinya Sendiri Dalam Model Disabilitas,”
Jurnal Teologi Berita Hidup 5, no. 2 (2023): 586—
603, https://doi.org/10.38189/jtbh.v5i2.372.

767 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

mempertanyakan mengapa disabilitas ber-
ada di ruang-ruang alienasi, ruang-ruang re-
habilitasi dan jauh dari aksesibilitas sumber
daya publik. Meminjam istilah Brett Webb
Mitchel, disabilitas berada dalam kerangka
berpikir institusionalisasi normalitas, meng-
alami pemisahan dan pengasingan (Segre-
gation and Seclusion).® Mereka diterima te-
tapi tetap saja berada dalam pembedaan.
Mitchel menyebutnya dengan “In the Same
Room, Yet Separate but Equal,”’ diterima
tetapi tetap berbeda. Sikap seperti ini ham-
pir mirip dengan prinsip psikologi moralitas
masyarakat Jawa yang mengatakan “ngono
ya ngono, ning aja ngono” (begitu ya begi-
tu, tetapi jangan begitu), yang memiliki pe-
san moral, supaya setiap orang tidak berle-
bihan dalam bertindak.® Artinya, meskipun
konsep inklusivitas sudah membuka pelu-
ang bagi disabilitas, tetapi tetap tidak dapat
disetarakan dengan kelompok non disabili-
tas. Bahkan tidak jarang alasan pemberda-
yaan dan pendidikan, disabilitas “dijauhkan”
dari keluarga dan akar sosial, kultural dan
agamanya. Dengan kata lain, disabilitas men-
dapatkan perlakuan diskriminatif dan stig-

matif dalam kesehariannya.

6 Brett Webb Mitchel, Beyond Accessibility: Toward
Full Inclusion of People With Disability in Faith
Community (New York: Church Publishing, 2010),
6-7.

" Mitchel, 7-9.

8 Rachmat Krisyantono, Teori-Teori Public Relations
Perspektif Barat Dan Lokal: Aplikasi Penelitian Dan
Praktik (Jakarta: Kencana, 2017), 368.

Marx Tzvi mencatat bahwa sikap
penolakan terhadap disabilitas memiliki akar
historisnya tersendiri. ° Stigmatisasi pada
zaman kuno terekam dalam Alkitab, seba-
gaimana dapat dilihat dalam pembatasan
bagi imam yang bercacat disebut sebagai
yang tidak memenuhi syarat untuk melaya-
ni di Bait Allah (Im. 21:18-23) dan hewan
bercacat tidak diterima sebagai korban. Da-
lam perjanjian damai Ammon, para pria da-
ri Jabesh-Gilead dicungkil mata kanan me-
reka sebagai tanda penghinaan (1Sam. 11:2).
Begitu pula dengan Simson dicungkil kedua
matanya (Hak. 16:21), dan Zedekiah (2Ra;.
25:7). Kecacatan dan kebutaan dianggap se-
bagai sesuatu yang memalukan (2Sam. 5:6).
Gambaran kebutaan dan ketulian, dalam se-
jumlah kasus, adalah metafora untuk keti-
dakpedulian moralitas, yang merupakan cer-
minan lain dari stigmatisasi disabilitas.'°

Selanjutnya, sejarah mencatat peng-
alaman pahit eugenika memberikan gamba-
ran perihal sikap moral terhadap disabilitas.
Secara politis menegaskan keberadaan orang-
orang dengan disabilitas dan “pembersihan
rasial merupakan nafsu kenormalan.”!! Pa-

da awal abad ke-20 di Amerika dan negara-

9 Tzvi C Marx, Disability In Jewish Law (London
and New York: Routldge, 2002), 53.

10 Saul M. Olyan, Disability in the Hebrew Bible
(New York: Cambridge University Press, 2008).

' Ali Rattansi, Rasisme: Sebuah Pengantar Singkat
(Yogyakarta: BASABASI, 2022), 75.

768 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

negara sekitarnya, disabilitas intelektual se-
ringkali mengalami pemaksaan sterilisasi
dengan alasan mengatasi kemerosotan mo-
ral. Bahkan pada tahun 1942-an dilakukan
tindakan diskriminatif dengan nama “‘invo-
luntary euthanasia’’ (mercy killing) terhadap
disabilitas. Pada periode yang sama, Nazi
Jerman juga melakukan ‘‘involuntary eu-
thanasia” terhadap disabilitas intelektual dan
atau orang-orang yang memiliki penyakit
mental.!?

Seiring dengan penolakan, stigmati-
sasi dan marginalisasi keberadaan dan pe-
ran sosial disabilitas dari keluarga, komuni-
tas agama — termasuk gereja — dan masyara-
kat, tidak dapat dipungkiri muncul gerakan-
gerakan kepedulian, baik yang diinisiasi oleh
masyarakat sipil maupun gereja. Sebut saja
gerakan kepedulian terhadap disabilitas oleh
masyarakat sipil, yang melahirkan model
sosial “the Union of the Physically Impair-
ed Against Segregation” (UPIAS).!® Gera-
kan ini memberikan kritik yang tajam terha-
dap kondisi disabilitas pada tahun 1970-an
di Inggris, bahwa kemiskinan orang-orang
dengan disabilitas terutama dan pertama di-

sebabkan penindasan dan eksklusi terhadap

12 James C. Harris, “Developmental Perspective on
the Emergence of Moral Personhood,” in Cognitive
Disability and Its Challenge to Moral Philosophy,
ed. Eva Feder Kittay and Licia Carlson (USA-UK:
Wiley-Blackwell Publishing Ltd, 2009), 55.

disabilitas oleh masyarakat. Kondisi sema-
cam ini akan semakin buruk karena penilai-
an terhadap disabilitas ditentukan oleh “se-
orang ahli” yang menjadikannya mengala-
mi ketergantungan.'* Bagi UPIAS, disabili-
tas adalah situasi sosial, yang disebabkan
oleh kondisi sosial dan karenanya membu-
tuhkan sikap dan tindakan moral yang tepat
untuk mengeliminasi - (UPIAS, 1976, p. 3):
“(a) Bahwa tidak ada satu aspek seperti pen-
dapatan, mobilitas, atau institusi yang di-
perlakukan secara terpisah; (b) Bahwa pe-
nyandang disabilitas seharusnya, dengan ban-
tuan dan nasihat dari orang lain, mengambil
kendali atas kehidupan mereka sendiri, dan;
(3) Bahwa para profesional, ahli, dan orang
lain yang ingin membantu harus berkomit-
men untuk mempromosikan kendali terse-
but oleh penyandang disabilitas.”!?
Selanjutnya gerakan kepedulian dis-
abilitas yang diinisiasi oleh gereja. Sejak ta-
hun 1960-an, dewan gereja dunia (WCC)
telah memperjuangkan tanggapan ekumenis
terhadap disabilitas di antara gereja-gereja
anggotanya ketika pertama kali menjajaki
perlunya gereja untuk menjadi masyarakat

yang lebih inklusif. Pekerjaan ini memper-

13 Michael Oliver, Understanding Disability: From
Theory to Practice (USA: Macmillan Education,
1996), 30.

14 Michael Oliver, The Politics of Disablement (New
York: Palgrave Macmillan, 1990), 109.

15 Michael Oliver, Social Work with Disabled People
(London: Macmillan Education, 1983), 114-15.

769 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

oleh momentum pada tahun-tahun berikut-
nya yang mengarah pada pembentukan Jari-
ngan Advokat Disabilitas Ekumenis (EDAN)
selama sidang ke-8 WCC di Harare, 1998.
Setelah pembentukannya, EDAN telah ber-
upaya untuk memperjuangkan tempat para
penyandang disabilitas dalam masyarakat

yang adil.'®

EDAN menyerukan gerakan “a
church of all and for all” yang memberikan
refleksi dan aksi bagaimana merobohkan
tembok pemisah, prasangka, kompetisi, ke-
tidaktahuan bahkan kesalahpahaman teolo-
gis dan budaya terhadap disabilitas.!” Men-
dorong dan mempromosikan hadirnya ko-
munitas inklusi, bukan hanya mendorong un-
tuk adanya “persahabatan baru” (new friend-

ship)!® dengan disabilitas, melainkan sema-

ngat persaudaraan (paseduluran)'® dan me-

16 World Council of Churches, “Ecumenical Disability
Advocates Network (EDAN),” https://www.oikoumene.
org/what-we-do/edan#about-us, 2022.

17 World Council of Churches Central Committee,
“A Church of All and for All an Interim Statement”
(Geneva, Switzerland, 2003), https://www.oikoumene.
org/resources/documents/a-church-of-all-and-for-all.
18 Christine D Pohl, Making Room: Recovering
Hospitality as a Christian Tradition (Grand Rapids -
Michigan: Wm. B. Eerdmans Publishing Co, 2024).
19 Imanuel Teguh Harisantoso et al., “Model Disabilitas
Dan Implementasinya Terhadap Praktik Pelayanan
Pastoral Di Greja Kristen Jawi Wetan (GKJW),”
DUNAMIS: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani
9, no. 2 (March 24, 2025): 95676, https://doi.org/
10.30648/DUN.V9I12.1597.

20 Joas Adiprasetya, Gereja Pascapandemi: Merengkuh
Kerapuhan (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2021), 56.
2! Rosalina S. Lawalata, Disabilitas Sebagai Ruang
Berteologi Sebuah Sketsa Membangun Teologi
Disabilitas Dalam Konteks GPIB (Jogjakarta: Penerbit

nempatkan disabilitas sebagai bagian dari
keluarga yang tidak terpisahkan. Gereja di-
panggil untuk tidak hanya berefleksi atas
kegagalan masa lampau, melainkan berpro-
fleksi tetap menatap masa depan sembari
menyadari keberadannya yang rapuh.?’
Dalam konteks Indonesia, rumusan
teologi disabilitas pun mulai menghiasi me-
ja-meja persidangan gereja, baik pada level
lokal, majelis jemaat bahkan sampai pada
tingkat sinodal. Beberapa gereja pun sudah
menerbitkan buku “teologi disabilitas” se-
bagai panduan sosialisasi program dan pe-
layanan terhadap disabilitas: GPIB,?' GKI,%
dan GKJW.?* Akibat meningkatnya perha-
tian terhadap disabilitas, muncullah diskusi
eklesiologi disabilitas,?* model pelayanan
pastoral disabilitas,” meskipun tidak dapat

dipungkiri tidak sedikit gereja bersikap am-

Kanisius - Pascasarjana STT Intim Makasar - GPIB
Studies, 2021).

2 GKI Sinode Wilayah Jawa Tengah, Teologi
Disabilitas, ed. Wisnu Sapto Nugroho (Magelang:
Departemen Penelitian dan Pengembangan GKI SW
Jateng, 2023).

2 Ardi Rahardiyanto, GKJW Gereja Ramah Disabilitas
(Malang: MA GKJW, 2025).

24 Imanuel Teguh Harisantoso, Yohana Balambeu,
and Jetro Cristian Tiopan Simanullang, “Eklesiologi
Disabilitas Dalam Perspektif Budaya Jawa,” DUNAMIS:
Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani 8, no. 2
(April 30, 2024): 1023-43, https://doi.org/10.30648/
DUN.V8I2.1328.

25 Harisantoso et al., “Model Disabilitas Dan
Implementasinya Terhadap Praktik Pelayanan Pastoral
Di Greja Kristen Jawi Wetan (GKJW).”

770 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

bigu:?° satu sisi menerima, tetapi di tempat
yang sama membatasi dan bahkan menolak.
Pertanyaannya adalah bagaimana memba-
ngun komunitas moral disabilitas? Bagai-
mana psikologi moral melihat komunitas new
friendship dalam relasi disabilitas? Sebuah
komunitas yang menempatkan disabilitas
bukan dalam relasi dikotomis dualisme: dis-
abilitas vis a vis non disabilitas, tetapi relasi
kesetaraan, paseduluran sebagai perwuju-

dan konsep eklesiologi disabilitas.
METODE PENELITIAN

Disabilitas merupakan sebuah kaji-
an yang kompleks dan multidiplin. Ia ber-
kelindan dengan kajian teologi, sosial ter-
utama sosiologi agama, antroplogi dan psi-
kologi. Tulisan ini sangat dibantu oleh stu-
di-studi psikologi dalam melihat penilaian
moral terkait isu-isu disabilitas. Untuk meng-
gali rumusan masalah yang dijanjikan, pe-
nelitian ini menggunakan metode studi pus-
taka, sebuah studi deskriptif dengan mem-
perhatikan fenomena sosial yang terjadi da-

lam relasi komunitas moral disabilitas. Pe-

26 Harisantoso, “Persepsi Jemaat Tentang Kaum
Disabilitas Dan Akses Mereka Ke Dalam Pelayanan
Gereja.”

27 Bungaran Antonius Simanjuntak and Rudjito
Sosrodihardjo, Metode Penelitian Sosial, Revisi
(Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2009), 8.
28 C. Daniel Batson, “These Things Called Empathy:
Eight Related but Distinct Phenomena,” in The
Social Neuroscience of Empathy, ed. Jean Decety
and William Ickes (Cambridge - London: The MIT
Press, 2009), 3.; R. J. R. Blair and Karina S. Blair,

neliti akan lebih banyak menempatkan diri
untuk lebih banyak berdialog dan berbicara
dengan buku-buku, artikel ilmiah — jurnal,
arsip, dokumen baik foto maupun film, su-

rat kabar — koran — dan lain sebagainya.?’
HASIL DAN PEMBAHASAN

Empati dan Moralitas Komunitas Dis-

abilitas

C. Daniel Batson, dalam “These Things
Called Empathy: Eight Related but Distinct
Phenomena,” menjelaskan bahwa istilah em-
pati dapat diterapkan pada lebih dari sete-
ngah lusin fenomena yang berkaitan dengan
aspek kognitif, afektif dan perilaku.?® Ka-
mus psikologi mengartikan empati adalah
memahami seseorang dari sudut pandang-
nya sendiri, sehingga seseorang dapat mera-
sakan secara vicarious perasaan, persepsi,
dan pemikiran orang tersebut.?’ Disiplin il-
mu konseling memandang empati sebagai
kemampuan seorang konselor untuk meli-
hat, menyadari, mengonseptualisasikan, me-
mahami, dan secara efektif menyampaikan

kembali kepada klien perasaan, pemikiran,

“Empathy, Morality, and Social Convention: Evidence
from the Study of Psychopathy and Other Psychiatric
Disorders,” in The Social Neuroscience of Empathy,
ed. Jean Decety and William Ickes (Cambridge -
London: The MIT Press, 2009), 139.

2 Gary R. VandenBos, ed., APA Dictionary of
Clinical Psychology (Washington, DC: American
Psychological Association, 2013), 206.

771 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

dan kerangka acuan klien terkait dengan si-
tuasi atau sudut pandang.’’

Tidak jauh berbeda dengan Gladding,
David W. Augsburger memahami empati
adalah sikap dan tindakan berbagi perasaan
dan pikiran dengan menempatkan diri pada
pengalaman yang lain dalam kesadaran diri
perihal keberadaan yang lain (other’s con-
sciousness). Lebih lanjut Augsburger mora-
litas empatik ditunjukkan dengan memasu-
ki perasaan dan pikiran orang lain (baca:
disabilitas) untuk memahami persepsi, pe-
mikiran, perasaan, dan ketegangan-ketega-
ngan yang terjadi sebagaimana yang orang
lain rasakan. “/ seek to share your joy or pain
while recoginizing that it is uniquely yours,
and in seeking to share it with you I do not
lay claim to it as my own. I share it as [ am
present with you, but I recognize that it is
your feeling.”!

Dalam kaitannya dengan refleksi teo-
logi pastoral, Neil Pembroke menghubung-
kan empati dengan tindakan cinta kasih
yang ditujukan kepada orang lain (konseli)
sebagai wujud terapeutik. Empati memiliki

peran besar dalam menyembuhkan rasa sa-

30 Samuel T. Gladding, The Counseling Dictionary,
4th ed. (Alexandria: Associate Publisher Carolyn C.
Baker, 2018), 111.

31 David W. Augsburger, Pastoral Counseling Across
Cultures (Philadelphia, Pennsylvania: The Westminster
Press, 1986), 28.

32 Neil Pembroke, Renewing Pastoral Practice
Trinitarian Perspectives on Pastoral Care and

kit dari kesendirian (alienasi) dan sekaligus
mendukung konsolidasi identitas seseorang
selaku individu yang utuh,>? termasuk ke-
pada disabilitas.

Untuk menjelaskan ragam ekspresi
empatik sebagai perilaku moralitas yang
mewujud dalam relasinya dengan disabili-
tas, penulis menggunakan pemikiran Batson
yang membagi implementasi empati dalam
delapan fenomena.*® Dilanjutkan dengan ga-
gasan Augsburger yang berusaha dengan
sangat baik menunjukkan level empati dari
yang paling sederhana menuju tingkatan
yang mendalam.

Pertama, mengetahui keadaan inter-
nal disabilitas, termasuk pemikiran dan per-
asaan. Praktisi klinis menyebut hal ini seba-
gai empati, meskipun ada pula yang menga-
takan pengetahuan ini sebagai “empati kog-
nitif.” Dalam konteks pelayanan gereja, un-
tuk mengetahui apa yang dipikirkan dan di-
rasakan (kelompok) disabilitas, gereja atau
pelayan memiliki petunjuk yang sangat ter-
batas. Tetapi setelah mendapatkan penjela-
san, gereja merasa mengetahui jalan pikiran

dan perasaan mereka dan mengatakan bah-

Counselling (England-USA: Ashgate Publishing,
20006), 69.

33 Batson, “These Things Called Empathy: Eight
Related but Distinct Phenomena, > 3-8.; C. Daniel
Batson, Altruism in Humans (New York: Oxford
University Press, 2011), 12-17.; C. Daniel Batson, 4
Scientific Search for Altruism: Do We Care Only
About Ourselves? (New York: Oxford University
Press, 2019), 25-28.

772 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

wa kebutuhan disabilitas dalam gereja ada-
lah partisipasi dan aksesibilitas pelayanan.
Tentu saja pikiran non disabilitas terhadap
disabilitas tidak sepenuhnya benar, atau ke-
mungkinan salah memahami pemikiran dan
perasaan disabilitas, paling tidak hal-hal de-
til lainnya.

Kedua, memimikri sikap dan respon
saraf disabilitas. Batson menegaskan bahwa
“menyesuaikan” sikap dengan yang lain —

29 ¢

ada yang menyebut “facial empathy”, “mo-

34 _ menjadi

tor mimicry”, or “imitation
sumber pemersatu perasaan empatik. Model
tiruan semacam ini dapat dijumpai dalam
komunikasi dengan disabilitas wicara (bi-
su). Meskipun dapat dikatakan bahwa tidak
semua tiruan merepresentasikan apa yang
diasumsikan. Paling tidak ekspresi moral
empatik ini menyampaikan pesan: “Saya
menunjukkan bagaimana Anda merasa”,
“perasaan senasib” atau dukungan.

Ketiga, merasakan seperti disabili-
tas merasakan. Dalam studi konseling pas-
toral, diingatkan untuk hati-hati dengan si-
kap moral seperti ini. Merasakan seperti
orang lain merasakan dapat juga disebut
simpati, bukan empati. Mengapa demikian?
Empati adalah sikap berbagi perasaan de-
ngan orang lain, bukan hanya sekedar pro-

yeksi tetapi perasaan belas kasihan yang

34 Batson, “These Things Called Empathy: Eight
Related but Distinct Phenomena,” 4

aktif. Empati adalah respon perasaan yang
disengaja, lebih dari perasaan spontanitas
seperti simpati. Ini adalah sebuah pilihan
untuk menempatkan diri pada pengalaman
yang lain dalam kesadaran diri untuk kesa-
daran orang lain.>> Moral empati tidak ha-
nya mencocokkan perasaan emosi yang sa-
ma, tetapi bagaimana “menangkap” emosi
disabilitas.

Keempat, memproyeksikan diri pa-
da disabilitas. Empati model ini dapat dije-
laskan dengan pertanyaan, bagaimana rasa-
nya (andaikata) menjadi disabilitas yang ti-
dak tersentuh pelayanan gereja? Secara ima-
jinatif menempatkan diri pada situasi dis-
abilitas yang tidak mendapatkan akses pela-
yanan gereja adalah keadaan psikologis yang
disebut dengan empati. Proyeksi diri “seba-
gai disabilitas” inilah yang kemudian men-
jadi alasan mendasar sebuah tindakan moral
dilakukan.

Kelima, membayangkan bagaimana
disabilitas berpikir dan merasakan. Daripa-
da membayangkan bagaimana rasanya men-
jadi disabilitas yang tidak mendapatkan pe-
layanan keagamaan dari gereja, akan lebih
memungkinkan membayangkan bagaimana
pikiran dan perasaan teman disabilitas di
gereja. Imajinasi disabilitas dapat didasar-

kan pada apa yang dikatakan perihal karak-

35 Augsburger, Pastoral Counseling Across Cultures,
28.

773 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

ter, nilai, pengalaman hidup dan keinginan
yang diharapkan. Batson menyebut hal ini
sebagai perspektif “bayangkan dia” (ima-
gine him) atau secara umum disebut dengan
“bayangkan orang lain” (imagine other).>®
Membayangkan orang lain, seperti halnya
disabilitas yang teralienasi dari lingkungan
sosial dan sumber daya dapat menjadi pers-
pektif baru dalam membangkitkan perilaku
moral empatik. Penelitian terkait dengan em-
pati altruis menunjukkan bahwa “perspektif
orang lain” (imagine other) dapat mening-
katkan kepedulian, jikalau dibandingkan pe-
mikiran tentang diri sendiri. “Thus, the ima-
gine other perspective, the perspective used
to evoke empathic concern in the empathy-
altruism research, was associated with other-
oriented thoughts, not with thoughts about
oneself”*’ Masalahnya adalah seberapa be-
sar sensitifitas seseorang terhadap isu-isu
disabilitas yang dialami orang lain?
Keenam, membayangkan bagaima-
na berpikir dan merasa pada posisi disabili-
tas. Berbeda dengan konsep empati yang ke
lima, model ini lebih disebut sebagai pers-
pektif “bayangkan-diri.” Dalam praktiknya
empati model ini lebih bersifat imajiner.
Ketujuh, merasa terbeban melihat

penderitaan disabilitas. Keadaan stres, pera-

36 Batson, “These Things Called Empathy: Eight
Related but Distinct Phenomena,” 7
37 Batson, Altruism in Humans, 156.

saan cemas dan ketidaknyamanan yang mun-
cul akibat menyaksikan penderitaan disabi-
litas dapat juga disebut empati, stres empa-
tik dan stres pribadi. Keadaan ini tidak me-
libatkan perasaan tertekan untuk orang lain
(sebuah bentuk kepedulian empatik) atau
tertekan seperti orang lain (empati model 3
di atas), melainkan melibatkan perasaan ter-
tekan oleh keadaan orang lain.*

Kedelapan, merasakan penderitaan
disabilitas. Dalam psikologi sosial kontem-
porer, istilah “empati” sering digunakan un-
tuk merujuk pada respons emosional yang
berorientasi pada orang lain yang muncul
dan sesuai dengan kesejahteraan yang dira-
sakan dari orang lain.

Dari beragam ekspresi empati di
atas, Augsburger mengklasifikasikan level
perilaku moral yang dilakukan seseoarng
kepada individu. Dimulai dengan tindakan
empatik “tanpa sadar,” perilaku refleks yang
menuntut sebuah tindakan (unconscious re-
flections) menuju kesatuan antara pemberi
dan penerima tindakan (mysticism union).>®

Level pertama: gerakan menirukan.
Biasanya terjadi pada respon estetis pada
sebuah karya seni. Level empati yang pa-
ling rendah ini ditunjukan dengan keseru-

paan perilaku dan bergerak dari tanpa sadar

38 Batson, 19.
3 Augsburger, Pastoral Counseling Across Cultures,
28-29.

774 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

menuju pada perasaan memahami. Hal ini
lebih pada keserupaan tindakan, bukan me-
rasakan. Sederhananya perilaku empatik-
nya, yang penting “sama’” dengan orang lain
atau disabilitas.

Level kedua, perasaan sama yang
terjadi pada dua orang sebagai respon pada
yang lain, situasi atau peristiwa. Ini adalah
simpati spontan yang disebabkan oleh keda-
laman relasi, intensitas dan berbagi penga-
laman yang sama dengan disabilitas.

Level tiga, pengalaman emosional
dari orang lain dalam sebuah kelompok. Ini
adalah emosi bersama dalam masyarakat,
bukan komitmen orang-orang terhadap diri-
nya sendiri. Misal, pengalaman bersama de-
ngan disabilitas netra di gereja yang selalu
tersesat ketika masuk ke area gedung gereja
karena tidak disediakan ubin khusus (guid-
ing block atau tactile paving) dan simbol-
simbol lain sebagai panduan. Gegara hal ini,
maka perilaku empatik moral dilakukan.

Level empat, identifikasi dengan
kelompok masyarakat. Keserupaan dengan
masyarakat atau komunitas gereja akan di-
perhatikan dan dirasakan sebagai identitas
umum — bersama. Merasa memiliki ikatan
yang sama, dengan kelompok gereja, seba-

gai satu denominasi, satu kelompok atau yang

40 Mitchel, Beyond Accessibility: Toward Full Inclusion
of People With Disability in Faith Community, 7.

lain, tetap berada dalam perbedaan identitas
masing-masing: saya normal, anda abnor-
mal; anda disabilitas, saya tidak.

Level lima, orang mengetahui ba-
gaimana perasaan orang lain, tetapi mema-
hami dengan sadar bahwa dirinya berbeda.
Mengerti bagaimana perasaan orang lain,
tetapi “kemengertiannya” tersebut tidak men-
dorongnya untuk melakukan sebuah tinda-
kan. Mitchel menyebut kondisi seperti ini
dengan “in the same room, yet separate but
equal.”*® Warga gereja memahami bagai-
mana pikiran dan perasaan disabilitas; me-
reka duduk bersama dalam gedung gereja
yang sama; beribadah dan melakukan tinda-
kan liturgis yang sama, tetapi tiada tindakan
moral untuk membantu disabilitas meng-
akses dengan baik pelayanan gereja.

Level enam, perasaan bersahabat
yang saling mendukung. Hampir sama de-
ngan level sebelumnya, bahwa perasaan de-
ngan disabilitas berbeda, tetapi mereka di-
ikat oleh perasaan emosional secara umum.

Level tujuh, merasakan keadaan pi-
kiran orang lain oleh diri sendiri, yang me-
nghargai dan menghormatinya sepenuhnya
sebagai milik sendiri. Batas-batas mulai
menghilang dan menuju perasaan kesatuan

yang mendalam, dari kepribadian bersama,

775 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

dirasakan, tetapi itu adalah pilihan yang di-
sengaja untuk menghargai orang lain yang
terpisah.

Level delapan, mengalami kesatuan
batin dengan yang lain. Perasaan empati
yang menggabungkan pengalaman spiritual
yang satu baik dengan yang lain dan yang
transenden maupun dengan yang universal.
Dalam pemikiran Martin Buber, relasi yang
demikian disebut dengan relasi Aku-Eng-
kau (I-Thou).*! Sebuah relasi tindakan yang
menempatkan orang lain, disabilitas seba-
gaimana seorang pribadi yang utuh. Relasi
moralitas yang menempatkan orang lain ti-
dak berjarak dalam keterpisahan, melainkan
berada dalam kesatuan, communion. “It is
the communion between the human ‘I’ and
the divine ‘Thou’ in a universally commu-
nal ‘We’.”** Adanya perasaan mistisisme

dalam kesatuan.

New Friendship: Komunitas Moral Dis-

abilitas

Ketika seseorang berada di traffict

ligth dan menyaksikan sekolompok anak

41 Martin Buber, I and Thou, ed. Ronald Gregor
Smith (New York: MacMillan Publishing Company,
1958).

42 Miroslav Volf, After Our Likeness: Church as the
Image Of Trinity (Michigan: William B Eerdmans
Publishing Company, 1998), 30.

43 Hendra Maujana Saragih, Nella Agustiani, and
Dewi Lestari, “Respon Anak Punk Terhadap Stigma
Sosial Masyarakat Melalui Komunitas Tasawuf
Underground,” Himmah: Jurnal Kajian Islam
Kontemporer 7, mno. 2 (2023): 731-60,
https://doi.org/10.47313/jkik.v7i2.2970.

punk dengan segala tingkah lakunya, dapat
dipastikan memiliki pemahaman yang bera-
gam. Ada yang berpendapat bahwa anak-
anak punk biasanya berperilaku negatif, se-
perti terjerat narkoba, minuman beralkohol
dan seks bebas. Stigma negatif menempel
dalam kehidupan komunitas ataupun indivi-
du punk.*® Tetapi di sisi yang lain, tidak ja-
rang juga masyarakat memberikan penilai-
an yang berbeda. Mereka melihat komuni-
tas punk dalam perspektif yang berbeda.
Mustakim Zaenal melihat adanya recognisi
peositif terkait cinta, dan solidaritas dalam
komunitas punk.** Dari sini dapat dikatakan
bahwa penilaian moral terhadap sebuah ob-
jek tidak dapat digeneralisir dalam satu su-
dut pandang yang sama. Penilaian moralnya
beragam. Sikap, penilaian dan tindakan ter-
hadap anak punk tentu dipengaruhi oleh in-
formasi, pengetahuan dan tentu relasi ke-
duanya dalam pengalaman hidup bersama
anak-anak punk.¥

Penilaian moral terhadap anak-anak
punk, juga dialami oleh disabilitas. Satu sisi

menerima keberadaannya tanpa memperso-

4 7aenal Mustakim, “Transformasi Identitas Sosial
Komunitas Punk Sorak Dalam Kontribusinya Terhadap
Gerakan Lingkungan Berkelanjutan,” Epistemik:
Indonesian Journal of Social and Political Science
6, no. 1 (April 30, 2025): 19-26, https://doi.org/
10.57266/EPISTEMIK.V6I1.362.

4 lakovos Vasiliou, “Virtue and Argument in
Aristotle’s Ethics,” in Moral Psychology, ed. Sergio
Tenenbaum (Amsterdam - New York: Rodopi, 2007),
45,

776 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

alkan statusnya, tetapi di tempat yang sama
memasang jarak dan segregasi. Ini menan-
daskan adanya perbedaan sikap moral ma-
syarakat terhadap disabilitas. Penilaian mo-
ral terhadap disabilitas yang tercermin da-
lam teori model: medis, sosial, budaya, ka-
ritas, relasi trinitarian, ** menggambarkan
adanya keragaman pemikiran dan pengala-
man terhadap disabilitas. Penilaian moral
terhadap siapa disabilitas dan bagaimana
menempatkannya dalam relasinya dengan
baik sesama disabilitas maupun non disabi-
litas akan menentukan bagaimana semesti-
nya bersikap dan bertindak terhadapnya.
Meskipun hal ini tidak gampang, tetapi da-
pat dipastikan semua berdasarkan pada kon-
sesus: teologis-etis dan termasuk filosofis
moral.*’

Dalam banyak praktik gerejawi, dis-
abilitas kerap diposisikan sebagai “yang la-
in” (the other) — menjadi objek belas kasi-
han, penerima diakonia, atau simbol pende-
ritaan yang perlu disembuhkan. Posisi ini,
meski muncul dari niat baik, justru sering

mengukuhkan jarak sosial dan teologis an-

46 Imanuel Teguh Harisantoso, “A Trinitarian Model
as an Alternative Approach to Disability,” Veritas:
Jurnal Teologi Dan Pelayanan 23, no. 2 (December
1, 2024): 157-73, https://doi.org/10.36421/VERITAS.
V2312.687.

47 Donelson R. Forsyth, Making Moral Judgments:
Psychological Perspectives on Morality, Ethics, and
Decision-Making (New York - Abingdon: Routledge,
2020), 1.

48 John Martin Fischer and Riverside Markravizza,
Responsibility and Control: A Theory of Moral

tara mereka yang disabilitas dan yang di-
anggap “normal.” Melihat kondisi sosial
yang demikian, tanggung jawab sosial seba-
gaimana perjuangan model sosial dalam
studi disabilitas menjadi relevan untuk di-
perjuangkan.*® Oleh karena itu, pendekatan
new friendship sebagaimana digagas oleh
Keith Wasserman dan Christine D. Pohl
menjadi sebuah tawaran etis yang radikal:
menjadikan penyandang disabilitas bukan
sebagai objek kasih, melainkan sebagai
subjek persekutuan.*’

Penelitian penulis tahun 2025 dalam
konteks GKJW pelayanan disabilitas lebih
tepat dipahami dalam pemikiran masyara-
kat Jawa yang lebih bersifat komunal dan
karenanya diperlukan pengembangan pemi-
kiran Pohl. Penulis menemukan konteks
Jawa (GKJW) lebih dekat dengan pendeka-
tan paseduluran.®® Hal ini didasari pada ki-
sah “penginjilan” jemaat-jemaat dalam si-
node GKJW sebagian besar berasal dari ek-
sodus kekristenan perdana yang berasal dari
Mojowarno (dan Ngoro). Perasaan dan pe-

ngalaman berasal dari trah/keluarga yang

Responsibility (Cambridge - New York: Oxford
University Press, 1998), 2.

4 Keith Wasserman and Christine D. Pohl, Good
Works : Hospitality and Faithful Discipleship (Grand
Rapids - Michigan: Wm. B. Eerdmans Publishing
Co, 2021).

30 Harisantoso et al., “Model Disabilitas Dan
Implementasinya Terhadap Praktik Pelayanan Pastoral
Di Greja Kristen Jawi Wetan (GKJW).”

777 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

sama inilah yang semakin menguatkan ika-
tan perudaraan. Pengalaman inilah yang me-
lahirkan pemahaman bahwa disabilitas di
jemaat-jemaat GKJW adalah saudara, untuk
itu perlu direngkuh, diperhatikan dan diper-
lakukan sebagaimana saudara dalam sebuah
keluarga.

Konsep paseduluran dalam konteks
GKJW sebagai gereja teritorial®! menjadi
menarik dibawa dalam ruang publik yang
lebih luas. Sebuah ruang yang ditopang oleh
teologi inklusi, penerimaan terhadap kera-
gaman yang diikat oleh semangat keIndone-
siaan dan corak teologi khas Bhineka Tung-
gal Ika. Untuk lebih meningkatkan daya re-
kat “komunitas moral disabilitas” dalam
konteks Indonesia, penulis sepakat dengan
konsep “persaudaraan sejati”>? sebagai wu-
jud kemerdekaan yang mendesak untuk di-
realisasikan. > Persaudaraan (bahasa Jawa
= paseduluran) sejati dengan siapapun, tan-
pa membedakan disabilitas ataupun non dis-
abilitas akan membantu setiap orang mene-

mukan jati dirinya, baik sebagai individu

I “Gereja teritorial” ini dengan jelas dinyatakan
dalam pembukaan Tata dan Pranata GKIJW 1996
alinea 3 yang menyatakan, “Greja Kristen Jawi
Wetan adalah bagian dari Gereja yang Esa itu, yang
dilahirkan, ditumbuhkan dan dipelihara oleh Tuhan
Allah, Yesus Kristus dan Roh KudusNya di Jawa
Timur”. GKIW, Tata dan Pranata GKJW (Malang:
MA GKIW, 1996), 2.

52 Imanuel Teguh Harisantoso, “Belajar Perdamaian
Dan Toleransi Agama Dari Balewiyata Malang,”
Nusantara Institute, March 3, 2025, https://www.

maupun sebagai anggota masyarakat. Ia
akan membuka kran partisipasi disabilitas
dan dengan demikian memperkokoh komu-
nitas moral disabilitas. Paseduluran, per-
saudaraan sejati dalam pemikiran Pohl se-
bagai new friendship bukan hanya jalinan
relasi sosial biasa, melainkan membangun
sebuah komunitas moral yang berakar pada
pengakuan akan martabat bersama sebagai
tubuh Kristus (baca: manusia sebagai imago
christi).

Dengan kata lain, new friendship
menolak pola relasi transaksional atau hie-
rarkis, dan menekankan saling ketergantu-
ngan, kerentanan bersama, dan kerelaan ha-
dir secara utuh bagi yang lain. Hal ini me-
negaskan bahwa secara teologis, filosofis,
etika dan empirik kenyataan yang tidak da-
pat dinafikan adalah disabilitas juga memi-
liki karakter moral:** keutamaan kebajikan,
empati, kejujuran dan kepedulian, yang di-
bentuk dalam relasi sosial dengan masyara-
kat. Christian B. Miller, dengan mixed trait

theory-nya,”> mengingatkan bahwa manu-

nusantarainstitute.com/belajar-perdamaian-dan-
toleransi-agama-dari-balewiyata-malang/.

53 Imanuel Teguh Harisantoso, “Belajar Perdamaian
Dan Toleransi Agama Dari Balewiyata Malang,”
Nusantara Institute, March 3, 2025, https://www.
nusantarainstitute.com/belajar-perdamaian-dan-
toleransi-agama-dari-balewiyata-malang/.

34 Christian B. Miller, Moral Psychology (London -
USA: Cambridge University Press, 2021), 22-39.

3 Christian B. Miller, Character and Moral
Psychology (USA: Oxford University Press, 2014),
3-82.

778 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

sia memiliki potensi kebajikan dan kejatu-
han moral secara bersamaan. Untuk itu se-
mangat inklusif, realistis, dan transformatif
yang menempatkan disabilitas sebagai sub-
jek menjadi kekuatan sebuah komunitas
moral, new friendship, model paseduluran

disabilitas.

KESIMPULAN

Dalam komunitas sosial, disabilitas
seringkali memposisikan dan sekaligus di-
posisikan sebagai outsider. Psikologi moral
membantu memahami dan sekaligus meng-
ambil keputusan bijak, bagaimana bersikap
dan bertindak terhadap isu-isu disabilitas.
Moralitas empati dan motivasi baik, yang
berangkat dari dialektika sosial yang pan-
jang, pada akhirnya menempatkan disabili-
tas pada komunitas moral yang berkenan
merengkuh disabilitas apa adanya. Komuni-
tas moral tersebut bergerak secara kualitatif
dari sikap empatik tanpa sadar menuju ke-
satuan dalam relasi Aku-Engkau (I-Thou);
bergerak dari persahabatan baru (new friend-
ship), menuju komunitas paseduluran dan
bermuara pada penghayatan persaudaraan
sejati. Di sisi lain, tidak dapat dipungkiri
bahwa stigma negatif disabilitas tetap mele-
kat pada dirinya, tetapi paling tidak sema-
ngat new friendship dan paseduluran mem-
bawa semangat dan mempromosikan pema-

haman dasar bahwa sebagai makhluk cipta-

an Tuhan, semua manusia, baik yang sehat
maupun yang cacat, berhak mendapatkan
penghormatan dan penerimaan persaudara-

an sejati.
DAFTAR PUSTAKA

Adiprasetya, Joas. Gereja Pascapandemi:
Merengkuh Kerapuhan. Jakarta: BPK
Gunung Mulia, 2021.

Augsburger, David W. Pastoral Counseling

Across Cultures. Philadelphia,
Pennsyl vania: The Westminster Press,
1986.

Batson, C. Daniel. 4 Scientific Search for
Altruism: Do We Care Only About
Ourselves? New Y ork: Oxford University
Press, 2019.

. Altruism in Humans. New York:
Oxford University Press, 2011.

. “These Things Called Empathy:
Eight Related but Distinct Phenomena.”
In The Social Neuroscience of Empathy,
edited by Jean Decety and William
Ickes. Cambridge - London: The MIT
Press, 2009.

Blair, R. J. R., and Karina S. Blair.
“Empathy, Morality, and Social
Convention: Evidence from the Study
of Psychopathy and Other Psychiatric
Disorders.” In The Social Neuroscience
of Empathy, edited by Jean Decety and
William Ickes. Cambridge - London:
The MIT Press, 2009.

Buber, Martin. I and Thou. Edited by
Ronald Gregor Smith. New York:
MacMillan Publishing Company, 1958.

CBM. “Disability Inclusive Development
Toolkit,” 2017.

Fischer, John Martin, and Riverside
Markravizza. Responsibility and Control.:
A Theory of Moral Responsibility.
Cambridge - New York: Oxford
University Press, 1998.

779 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

Forsyth, Donelson R. Making Moral
Judgments: Psychological Perspectives
on Morality, Ethics, and Decision-
Making. New York - Abingdon:
Routledge, 2020.

GKI Sinode Wilayah Jawa Tengah. Teologi
Disabilitas. Edited by Wisnu Sapto
Nugroho. Magelang: Departemen
Penelitian dan Pengembangan GKI
SW Jateng, 2023.

Gladding, Samuel T. The Counseling
Dictionary. 4th ed. Alexandria: Associate
Publisher Carolyn C. Baker, 2018.

Harisantoso, Imanuel Teguh. “A Trinitarian
Model as an Alternative Approach to
Disability.” Veritas: Jurnal Teologi
Dan Pelayanan 23, no. 2 (December 1,
2024): 157-73. https://doi.org/10.36421/
VERITAS.V2312.687.

. Gereja Dan Disabilitas. Salatiga:
Satya Wacana University Press, 2024.

. “Nilai Diri Disabilitas Terhadap
Dirinya  Sendiri Dalam  Model
Disabilitas.” Jurnal Teologi Berita Hidup
5, no. 2 (2023): 586—603. https://doi.
org/10.38189/jtbh.v512.372.

. “Pelayanan Karitas Sebagai Media
Pembebasan Disabilitas Di Indonesia.”
DUNAMIS:  Jurnal Teologi Dan
Pendidikan Kristiani 9, no. 1 (October
9, 2024): 399-416. https://doi.org/10.
30648/DUN.VII1.1293.

. “Persepsi Jemaat Tentang Kaum
Disabilitas Dan Akses Mereka Ke
Dalam Pelayanan Gereja.” VISIO DEI:
JURNAL TEOLOGI KRISTEN 4, no. 1
(June 7, 2022): 58-81. https://doi.org/
10.35909/VISIODEIL V4I1.242.

Harisantoso, Imanuel Teguh, Yohana
Balambeu, and Jetro Cristian Tiopan
Simanullang. “Eklesiologi Disabilitas
Dalam Perspektif Budaya Jawa.”
DUNAMIS:  Jurnal Teologi Dan
Pendidikan Kristiani 8, no. 2 (April

30, 2024): 1023-43. https://doi.org/
10.30648/DUN.V8I2.1328.

Harisantoso, Imanuel Teguh, Simon
Julianto, Viktor Imanuel Salni Deki
Kulis Tamelab, and Boy Yohannes
Mulana Tinambunan. “Model Disabilitas
Dan Implementasinya Terhadap Praktik
Pelayanan Pastoral Di Greja Kristen
Jawi Wetan (GKJW).” DUNAMIS:
Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani
9,no. 2 (March 24, 2025): 956-76. https://
doi.org/10.30648/DUN.V9I2.1597.

Harisantoso, Imanuel Teguh, Sony
Kristiantoro, Yosep Heristyo Endro
Baruno, and Bambang Sugiyono Agus
Purwono. “The Charity Model as a
Tool for Disability Liberation in
Indonesia.” In Emerging Trends in
Smart  Societies:  Interdisciplinary
Perspectives. Thailand - India: Routledge,
2023.

Harris, James C. “Developmental Perspective
on the Emergence of Moral
Personhood.” In Cognitive Disability
and Its Challenge to Moral Philosophy,
edited by Eva Feder Kittay and Licia
Carlson. USA-UK: Wiley-Blackwell
Publishing Ltd, 2009.

Krisyantono, Rachmat. Teori-Teori Public
Relations Perspektif Barat Dan Lokal:
Aplikasi  Penelitian Dan Praktik.
Jakarta: Kencana, 2017.

Lawalata, Rosalina S. Disabilitas Sebagai
Ruang Berteologi Sebuah Sketsa
Membangun Teologi Disabilitas Dalam
Konteks GPIB. Jogjakarta: Penerbit
Kanisius - Pascasarjana STT Intim
Makasar - GPIB Studies, 2021.

Lewis, Hannah. Deaf Liberation Theology.
England-USA: Ashgate Publishing
Limited, 2007.

Marx, Tzvi C. Disability In Jewish Law.
London and New York: Routldge,
2002.

780 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, Vol. 10, No. 2, April 2026

McLean, Sheila A.M., and Laura
Williamson. Impairment and Disability:
Law and Ethics at the Beginning and
End of Life. Abingdon: Routledge-
Cavendish, 2007.

Miller, Christian B. Character and Moral
Psychology. USA: Oxford University
Press, 2014.

. Moral Psychology. London - USA:
Cambridge University Press, 2021.

Mitchel, Brett Webb. Beyond Accessibility:
Toward Full Inclusion of People With
Disability in Faith Community. New
York: Church Publishing, 2010.

Mustakim, Zaenal. “Transformasi Identitas
Sosial Komunitas Punk Sorak Dalam
Kontribusinya Terhadap Gerakan
Lingkungan Berkelanjutan.” Epistemik:
Indonesian Journal of Social and
Political Science 6, no. 1 (April 30,
2025): 19-26. https://doi.org/10.57266/
EPISTEMIK.V6I1.362.

Oliver, Michael. Social Work with Disabled
People. London: Macmillan Education,
1983.

. The Politics of Disablement. New
York: Palgrave Macmillan, 1990.

. Understanding Disability: From
Theory to Practice. USA: Macmillan
Education, 1996.

Olyan, Saul M. Disability in the Hebrew
Bible. New York: Cambridge University
Press, 2008.

Pembroke, Neil. Renewing Pastoral Practice
Trinitarian Perspectives on Pastoral
Care and Counselling. England-USA:
Ashgate Publishing, 2006.

Pohl, Christine D. Making Room:
Recovering Hospitality as a Christian
Tradition. Grand Rapids - Michigan:
Wm. B. Eerdmans Publishing Co, 2024.

Rahardiyanto, Ardi. GKJW Gereja Ramah
Disabilitas. Malang: MA GKJW, 2025.

Raphael, Rebecca. Biblica Corpora:
Representations  of Disability in
Hebrew Biblical Literature. New York:
T & T Clark International, 2008.

Rattansi, Ali. Rasisme: Sebuah Pengantar
Singkat. Y ogyakarta: BASABASI, 2022.

Saragih, Hendra Maujana, Nella Agustiani,
and Dewi Lestari. “Respon Anak Punk
Terhadap Stigma Sosial Masyarakat
Melalui Komunitas Tasawuf Under
ground.” Himmah: Jurnal Kajian Islam
Kontemporer 7, no. 2 (2023): 731-60.
https://doi.org/10.47313/jkik.v7i2.2970.

Simanjuntak, Bungaran Antonius, and
Rudjito Sosrodihardjo. Metode Penelitian
Sosial. Revisi. Jakarta: Yayasan Pustaka
Obor Indonesia, 2009.

Thomas E., Reynolds. Disability and World
Religions, An Introduction. Edited by
Darla Y. Schumm and Michael Stoltzus.
Texas: Baylor University Press, 2016.

VandenBos, Gary R., ed. APA Dictionary of
Clinical Psychology. Washington, DC:
American Psychological Association,
2013.

Vasiliou, lakovos. “Virtue and Argument in
Aristotle’s Ethics.” In Moral Psychology,
edited by Sergio Tenenbaum. Amsterdam
- New York: Rodopi, 2007.

Volf, Miroslav. After Our Likeness: Church
as the Image Of Trinity. Michigan:
William B Eerdmans Publishing
Company, 1998.

Wasserman, Keith, and Christine D. Pohl.
Good Works : Hospitality and Faithful
Discipleship. Grand Rapids - Michigan:
Wm. B. Eerdmans Publishing Co, 2021.

781 I Copyright© 2026, Dunamis, ISSN 2541-3937 (print), 2541-3945 (online)



